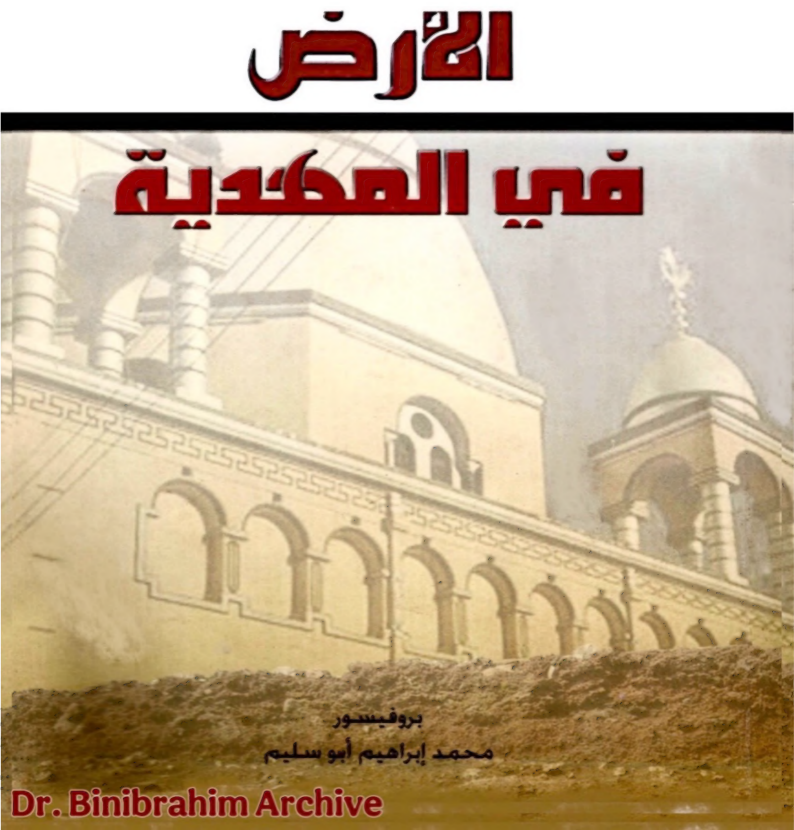
# إصدارات مركز أبوسليم لللراسات







- ولد بقرية سركمتو بريفي حلفا بالإقليم الشمالي في ١٩٢٧م.
- تخرج في كلية الخرطوم الجامعية في ١٩٥٥م والتحق بخدمة محفوظات حكومة السودان التي تطورت على يديه حتى غدت دار الوثائق القومية التي تلعب دوراً نشطاً في مجتمع السودان.
  - نال درجة الدكتوراه في فلسفة التاريخ من جامعة الخرطوم ١٩٦٦م.
  - له عدة مؤلفات وبحوث في التاريخ والتراث والاجتماع والادب والأرشيف والوثائق باللغتين العربية والإنجليزية.
    - عضو بمجالس ولجان جامعية متعددة.
      - عضو لجنة تاريخ الأمة العربية.
    - عمل أستاذاً زائراً بجامعة الخرطوم وجامعة أم درمان الإسلامية وجامعة بيرجن بالنرويج.
      - شارك في إجازة عدد كبير من الرسائل الجامعية.
  - كان له نشاط واسع في المجلس الدولي للأرشيف وفرعه العربي ولجانه المتخصصة وهو من مؤسسي الفرع الإقليمي
     العربي للأرشيف وتولى رئاسته وأمانته العامة لعدة دورات وساهم في انشاء معهد الوثائقيين العرب ببغداد.
    - ترأس عدداً من اللجان القومية الهامة وأسهم في إدارة السودان.
    - ترأس لجنة تقسيم مديريات السودان وساهم في بناء الحكم الإقليمي.
  - منح جائزة الدولة التقديرية في الآداب والعلوم والفنون ونال وسام الآداب والعلوم والفنون، ووسام الجدارة ووسام الحكم الإقليمي ووسام الانجاز السياسي ووسام النيلين من الطبقة الأولى.
- عاون في إنشاء وتنظيم دور الوثائق في بعض الدول العربية والأفريقية منها المملكة العربية السعودية ودولة الإمارت
   العربية المتحدة ودولة قطر ودولة تنزانيا.
  - ترأس الجمعية التاريخية السودانية.
  - عضو الأمانة العامة لإتحاد المؤرخين العرب وعضو المجلس القومي للآداب والعلوم والفنون.
  - يعتبر حجة في تاريخ المهدية ونظمها وكتب عنها بحوثاً تعتبر معالم بارزة في أدبيات المهدية.

• حقق كثيراً من الأدبيات.

Dr. Binibrahim Archive



Dr. Binibrahim Archive

إصدارات مركز أبو سليم للدراسات (١٢)

# الأرض في المهدية

بروفیسور؛ محمد ابراهیم أبو سلیم ۱۹۷۰م

### Dr. Binibrahim Archive



حقوق الطبع محفوظة لموكز أبو سليم للدراسات الطبعة الأولى – الخرطوم 1432 مــــ - 2011م

# Dr. Binibrahim Archive

ظلت الدراسات السودانية لوقت قريب خالية من المصادر الأصلية إعتماداً على كتابات المؤرخين الذين كتبوا عن تاريخ السودان السياسى والإجتماعى مع إشارات عابرة وردت فى بعض المؤلفات إلى أن تصدى مؤلف هذا الكتاب لهذا الامر وبحث عن مستندات الأرض فى مظافما وظفر بعدد كبير منها ثم رتبها ونظمها واخضعها للدراسة وتوصل إلى نتائج سبق بها غيره من الباحثين وبذلك هيأ المادة الأولية للباحثين ثم بدأ بالتحقيق ،وكان نتاج ذلك " الفونج والأرض" و "الفور والأرض" ثم هذا المؤلف الذى نتشرف بتقديمة للقراء فى طبعته الثانية وكلها تعد مصادر

موثقة بعد أن حققها وضبط نصوصها واستنبط منها بحسه الوثائقي معلومات كثيرة وكلها صارت مصادر أساسية ، وإضافة جديدة وفتحاً لدراسات أخرى . والقاسم المشترك لثلاثية الأرض أننا يمكن أن نستقى من نصوصها معلومسات كثيرة منها القواعد التوثيقية ،وبيان أهمية الأرض مصدراً للدراسات الانسسانية وربطها بالعرف ودراية السودانين بنظام الأرض الذى يقوم على أسس الشريعة الاسلامية من نظم الامتلاك والانتقال وعلاقة الأطراف والمالك بجساره ،وأخسذ السودانيين بنظام الملكية الفردية والعمل بها ونظام الحسواكير واقطساع الأرض وتخصيص نصيب أكثر لرجال الدين من قبل السلاطين وحكام المقاطعات رجاء للثواب أو محاولة لكسب ودهم لأسباب سياسية . وتحدث المؤلف عن سلندات الأرض الصادرة في السلاطين ، واعتبرها ثروة علمية لا تقدر بثمن ،إذا أضفنا إليها ما توزعت في مدن السودان المختلفة ومذكرات الإداريين البريطانيين ومسا ورد فی مجلة S.N.R هذا يعكس فترة الحكم التركي الذي لا نعرف كثيرا عن وثائقه وما بلغنا من معلومات عن الضرائب الباهظة التي أثقلت كواهل الأهالي ، وأدت إلى هجرات جماعية ،في مناطق الشايقية ودنقلا والجعليين .

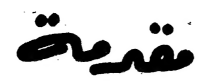
وبعد هذه الإيحاءة الموجزة ننتقل مع المؤلف إلى نظام الأرض فى المهدية وهو موضوع هذا الكتاب الوثقى الذى استهله بنظام ملكية الأرض فى الاسلام ليرى إلى أي مدى التزم المهدى واتباعه بنظام الملكية فى الاسلام وهو يعلن دولة الشريعة ويدعو إلى العودة إلى مجتمع الرسول (ص) بكل قيمه وتعاليمه وأسسه وضوابطه.

وإذا كان كتابا "الفونج والأرض: و"الفسور والأرض" تسشمل نسصوصاً فى سندات الأرض وحققها المؤلف من قبل ، فإن هذا الكتاب دراسة عن المهديسة ،وبيان لنظرة المهدى للأرض والتصرف فيها ، ووضع التسشريعات المنظمة للحقوق ،وإعتبار المال مال الله ، وهو وديعة فى أيدى الخلفاء للإمتعاع والتصرف وحق الدولة فى وضع ضوابطها وحدودها وشسروطها والعشور وإلخراج والزكاة والاشارة إلى النصوص المدعمة والملكية الخاصة وأرض النصاري والترك والفئ والغنيمة والجهاز القضائى وبيت المال السذى يعتبر مسئولة الأرض فى نطاق اختصاصه.

وعالج المؤلف موضوع الأرض بكل أنواعها والأرض المحاورة ،وأمسر الحيسازة والشفعة والضوابط التشريعية والرهن والحيزة والملكية وما اليها.

أن هذا الكتاب دراسة رائدة ، ومصدر أساس ، وإضافة جديدة للمكتبة السودانية .

د. يحي محمد إبراهيم قسم التاريخ - كلية الأدب جامعة الخرطوم



ترجع صلتى بموضوع الارض الى صيف عام ١٩٦١ عندما عثرت دار الوثائق المركزية بقرية الكدرو بشمال الخرطوم على مجموعة من وثائق الفونج عن الارض ، وقد كان ذلك أول عهدى بوثائق الفونج الاصلية مثلما هو الحال بالنسبة الى مشاكل الارض وملكيتها • وفي السنوات التاليــة اكتشفت دار الوثائق مريدا من الوثائق الماثلة في قبة الشيخ خروجلي بالخرطوم بحرى وفى الدامر والجزيرة وغيرها • وقـــد دفعتنى دوافع المهنة ب بصفتی رجل وثائق ب الی النظر فی هذه الوثائق و تقییمها حتی یمکن تقدير أهميتها كمصدر من مصادر التاريخ أو الدراسة بوجه أعم والى البحث عن المزيد منها • ولما كنت مشغولا في نفس الوقت بدراسة نظم التوثيق في فترة المهدية وكانت هذه الوثائق تضع أمامي صورة لقواعد التوثيق في عصر الفونج والذي يمكن اعتباره النموذج التقليدي للتوثيق في السودان فقد كان هناك استعداد نفسى لمثل هذا البحث بالرغم من رتابته المثبطة للهمم وبالرغم من أن موضوع الارض كان بعيدا عن دائرة اهتمامي الفكري • وعلى أي ، فقد أثمرت الدراسة واعتبرت وثائق الارض مرجعاً من المراجع المهمة التي يحتاج اليها الباحث في عصر الفونج ، وقد عالجت هذه القضية بتوسع في كتابي « الفونج والارض ــ وثائق تمليك » والذي تكرمت بنشره شعبة أبحاث السودان بجامعة الخرطوم .

ليس ذلك فحسب بل ان هذه الدراسة كانت بداية لدراسات أخرى و فقد شاءت الصدف أن تكون الارض ومشاكلها في عصر غير عصر الفونج موضوع نظر وبحث أيضا ، وذلك عندما وقفت على عدد من وثائق المهدية التي تعالج أمر الارض وبالاخص تلك التي وردت في مجموعة توشكي التي كنت أحقق فيها لاعد رسالة جامعية حولها ، وقد عقدت في هذه الرسالة فصلا عن الارض في المهدية •

وتشاء الصدف مرة أخرى أن تكون الارض ومشاكلها مكان اهتمامى عندما عينت عضوا في لجنة دراسة الادارة الاهلية وأتيح لى أن أزور مناطق كثيرة في اقليم كردفان وأن أقف عن كثب على مشاكل الارض وأن أجمع بيانات كثيرة حولها وقد كانت الارض في مقدمة الموضوعات التي اهتمت بيانات كثيرة حولها وقد كانت الارض في مقدمة الموضوعات التي اهتمت الها اللجنة لان أغلب المظالم التي استمعت اليها كانت تدور حولها وعندى أن هذا الامر يحتاج الى عناية خاصة ، لا لان الناس يتشاجرون حولها كثيرا فحسب ، ولا لان الاقوياء يتعولون على حقوق الضعفاء وانما لان العرف الذي ينظم ملكية الارض والانتفاع بها والذي وضع ليلائم مجتمعا رعويا لا يصلح ليكون قاعدة أو حكما يحتكم اليه الناس في مجتمع زراعي أو مجتمع يتحول بسرعة من حياة الرعى والترحل الى حياة الزراعة والاستيطان ، مجتمع يتحول بسرعة من حياة الرعى والترحل الى حياة الزراعة والاستيطان ، لتربية الحيسوان بينما هي في المجتمع الرعوى لاتعدو أن تكون أمرا اضافيا لا لاقتصادية ، وعلى هذا فان حاجة الناس الى الارض ونظرتهم اليها قسد الاقتصادية ، وعلى هذا فان حاجة الناس الى الارض ونظرتهم اليها قسد اختلفت اختلافا كبيرا ، وقد أضحت الارض الزراعية اليوم مصدر ثروةعظيمة وحياة هانئة وصار السعى اليهامطلبا عاما يتزاحم الناسفيه ويتخاصمون حوله ،

لقد عرف السودانيون في عهد السلطنات ـ أعنى الفترة التي تشغلها سلطنتي سنار والفور ـ نظاماً للارض يستند على الشريعة الاسسلامية في نظم الامتلاك والانتقال ويعتمد على العرف المحلى في درجة الامتلاك ونمطه وفي مدى الاستغلال المتاح وعلاقة المالك بجاره وما الى ذلك من التفاصيل المدقيقة التي تكيفها الظروف وفق المعتقدات والتجارب المحلية • ومن الملاحظ أن قيام السلطنات قد أدى الى مزيد من الاتجاه الى الملكية الفردية ، وهو أمر نابع من تأمين طرق التجارة وبالتالي الانتفاع تجاريا من الزراعة الواسعة واسعة من الارض • ومن هنا عرف السودانيون نظام الحواكير والاقطاعيات واسعة من الارض • ومن هنا عرف السودانيون نظام الحواكير والاقطاعيات الارض لرجال الدين من قبل السلاطين وحكام المقاطعات قد أصبح أمرا شائعا في النصف الثاني من عصر الفونج ، ومع أن الدوافع المعلنة في وثائق التمليك والتصدق دائما هي الرغبة في ثواب الآخرة ، الا أن المضمون الحقيقي لمشل والتصرف واضح ، وهو ظهور رجال الدين في المجتمع السوداني كفوة

اجتماعية وسياسية يدين لها العامة بالولاء ، وبالتالى فان استرضاء هذه الطبقة من قبل الحكام قد أصبح اجراء لابد منه ، انه يعكس القوة السياسية المستمدة من الدين • ويمكن أن يقال مثل ذلك عن شيوخ القبائل ، فهؤلاء كان لهم وزن في ميزان القوى أثناء الحروبات الداخلية وخاصة في عهد الاضطرابات التي ملأت الطرف الاخير من عصر الفونج •

ان المصادر التقليدية لهذه الفترة كتاريخ كاتب الشونة وطبقات ودضيف الله وتاريخ نعوم شقير لا تعطينا سوى معلومات مقتضبة عن الارض ومسائلها ، وهي تأتى عرضا عند الكلام عن موضوعات أخرى • وكتب الرحالة كالتونسي وبراون وغيرهما لا تهتم كثيرا بنظم الملكية •

وكان المقدر أن يبقى هذا الجانب من نظم السودانيين مجهولا لولا اكتشاف سندات الارض الصادرة من سلاطين الفونج والفور والتى سبقت الاشارة اليها ، وهذه السندات تعد ثروة علمية لا تقدر بثمن ، ومن المؤمل اكتشاف المزيد منها فى نواحى الخرطوم ومناطق الجزيرة والمديرية الشمالية ودارفور وكردفان ، وهناك مذكرات كثيرة عن الارض ونظمها فى العصور الغابرة أعدها موظفو حكومة السودان أثناء التحضير لاجراء التسويات، وهى تعد مصدرا غنيا وان كان جمعها من الملفات المختلفة ووضعالك الكشافات لها أمرا بالغ الصعوبة ،

هذا في عهد السلطنات ، أما في العهد التركى فان ما نعرفه عن موضوع الارض قليل ، والمظنون أن وثائق هذا العهد المحفوظة بدار الوثائق القومية بالقاهسرة لابد أن تتضمن معلومات كثيرة عنها الا أن الامسر ليس ميسرا للباحث نسبة الى انعدام الكشافات والفهارس ، وقد عرف عن العهد التركى في السودان الميالغة في فسسرض الضرائب على الاراضي الزراعيسة واستعمال القسوة في الجباية حتى أدى الامر الى هجسران الارض بصورة واسعة في المديرية الشمالية والفرار الى المناطق النائية مما أدى الى مشاكل اجتماعية وسياسية مهدت ، ضمن أسباب متعددة ، الى قيام الثورة المهدية ، وسنرى فيما بعد كيف عالج المهدى هذا الوضع ، كذلك لجأ ذوو السلطان والجاه في هذا العهد الى القوة والحيلة واغتصبوا الاراضي من الضعفاء ، وكان ذلك نتيجة طبيعية لتوافق ارتفاع قيمة الاراضي مع الفساد الادارى

والسياسى • وقد شاهد هذا الوقت أيضا هجرات جماعية من المناطق الشمالية ذات الكثافة العالية في السكان مع ضيق مساحات الاراضى ، كمناطق الشايقية والجعليين والدناقلة ، الى مناطق النيل الابيض والجزيرة وزيادة في معدل الزراعة المستقرة هناك • وعلى العموم فان قيمة الارض قد ارتفعت في هذه الفترة وازدادت الرغبة في الاستغلال نتيجة لازدياد فرص التجارة في المحصولات الزراعية •

وفى العهد الثنائى بذلت الادارة جهدا كبيرا لوضع سياسة ثابتة للاراضى ومن ثم وضع مالاداريون البريطانيون دراسات كشيرة عن نظم الارض فى مناطق السودان المختلفة وجمعوا بيانات كثيرة عنها ثم وضعت الحكومة قانونا خاصا للاراضى يتضمن سياستها وهو القانون المطبق حاليا وتحت ايدينا الآن معلومات مستفيضة عن الارض فى هده الفترة وآلاف الوثائق ، بعضها فى دار الوثائق المركزية وبعضها فى مكاتب الاراضى والوحدات الاقليمية ، الا أن الوقت لم يحن بعد ، من الوجهة الادارية سمحت لفريق من أساتذة كلية حقوق جامعة الخرطوم للاستفادة منها ، وقد نشر هذا الفريق حتى الآن ثلاثة مجلدات عن نظم الارض ، وهناك مقالات فى مجلة السودان فى مذكرات ومدونات نشرها الاداريون البريطانيون ، وقد فى مجلة السودان فى مذكرات ومدونات نشرها الاداريون البريطانيون ، أضواء على الملكية الزراعية فى السودان ،

ان موضوع الارض له مدلول اجتماعی وسیاسی ینمو ویتعقد مع مضی الوقت • وتحت أیدینا الآن تجارب عهود متعاقبة اختلفت فیها موازین السیاسة والاقتصاد والاجتماع وتفاوتت ، ومن المهم اخضاع هذه التجارب للدراسة العلمية خدمة للمعرفة من حیث هی ومساهمة فی حل مشكلة الارض فی السودان •

تعتبر الارض في الاسلام ملك الجماعة الأسلامية وخليفة المسلمين أو الامام هو الذي تتمثل فيه هذه الملكية بوصفه الوكيل عن هذه الجماعة ، ويقوم الناس أيا كانت صفتهم ، باستغلال الارض مقابل ضريبة يدفعـونها الى بيت المال تبعا للطريقة التي دخلت بها في حوزة المسلمين • فالارض التي فتحت عنوة وأجبر أهلها على التسليم تعرف بأرض الغنيمة ويكون التصرف فيها على أحد وجهين ، اما أن تفسم على المحاربين على أن يدفع المحارب العشور عليها واما أن تترك لاهلها المغلوبين على أن يدفعوا عنها الخراج ، ولبيس من حق الاخيرين البيع أو التصرف في الارض • وقريب من هذا الارض التي كانت تؤخف من المشركين عنوة ، وهذا نوع من العقوبة الاقتصادية ، فقد كانت تعتبر غنيمة وتوزع على الفاتحين فيملكونها ويدفعون عنها العشور • أما الارض التي استحوذ عليها المسلمون بالصلح مع أهلها الذين يبقون على دينهم فكانت تسمى أرض الفيء وكانت تترك لملاكها مقابل خراج يدفعونه لبيت المال • أما الارض التي أسلم أهلها عليها دون قتال فكان عليها ضريبة العشر زكاة ، ويحق لهؤلاء التصرف في الارض بالهيع والشراء • وهناك أرض المـوت ، وهي الارض التي لم تعمر والحـكم فيها لشروط يتم الاتفاق عليها بين الخليفة والمستغل .

يعترف الاسلام بالملكية الفردية ويحترمها ويحافظ عليها وعلى حق المالك في الانتفاع بما يملك ، وهمو يعترف أيضا بالملكية العامة ، وتعتبر الاراضي ، مثاها مثل أي شيء آخر ، ملكا لله ووديعنا في يد صاحب الملك الزمني ، وعلى ذلك فان الاسلام يعطى للخليفة أو للامام سلطات واسعة المتصرف في الارض وتنظيم اجراءاتها ، وفي اطار ذلك يقبل الاسلام تطبيق العرف المحلى ، ومن هنا كان تداخل الشريعة والعرف في نظم الارض .

وفى السودان عرف الناس امتلاك الارض منذ وقت بعيد ولكن نظم الامتلاك وانماطها قد تفاوتت من اقليم الى آخر • فقى شمال السودان حيث الاراضى الزراعية ضيقة وعزيزة ومحصورة حول النيل عرف الناس الملكية المرض منذ وقت بعيد ، وكانت فكرة الملكية الفردية أشسيع وأعمق

في الجروف ، وهي الاراضي التي تغمرها مياه الفيضان ، لسهولة استغلالها بعد انحسار الماء عنها بينما تحتاج أراضي الساقية الى آلة رافعة للماء ويحتاج تعميرها الى عدد من المزارعين • وعلى أى حال فقد عرف أهل الشمال منذ وقت بعيد الملكية الفردية للارض سواء كانت في الجروف أو في السواقي ، وقد عرفوا أيضا الملكية الجماعية ، أي الارض التي تتبع القرية أو القبيلة ككل ويحق لكل فرد أن يشترك في الاستفادة من محصولها • وهذا النوع غالبًا ما يكون في المراعي او الخيران التي تقع خلف القرى او الجزائر التي تكون مصدرا لعلف الماشية • أما في المناطق الجنوبية والغربية والشرقيــة حيث الاراضي متسعة والامطار كثيرة فان النزعة الغالبة هي الملكية الجماعية وهي ما يعرف بدار القبيلة • فالمراعي ملك للقبيلة ككل ويحق للفرد ان يزرع أينما شاء طالما هو فرد من أفراد القبيلة • وفي داخل اطار الملكية الجماعية هناك الملكيات الخاصة ، والتي تحدد مداها العادات والتقاليد القبلية ، ويحق للفرد بمقتضى هـذه التقاليد أن يمتلك قطعة من الارض وأن يستغلها أو يتصرف فيها • ويستطيع شيخ القبيلة أن يوزع الاراضي البـور بالوجه الذي يراه ، ولكن لا يحــق له أن ينزع الارض من الفــرد الذي يستغلها • وشيخ القبيلة بصفته المثل القبيلة هو الذي يحافظ على مراعى القبيلة ودارها بأن يمنع الأجانب من الامتلاك أو التغول •

وفى الفترة الاخيرة من حكم الفونج درج السلاطين على اعطاء قطع من الاراضى لرجال الدين وبعض زعماء القبائل ، وترجع اقدم الحالات التى وقفنا عليها الى عصر السلطان بادى بن نول سلطان سنار (١٧٦٤ – ١٧٦٢) ولكن يبدو من الطريقة التى حررت بها وثائق الاقطاع والاصطلاحات الواردة فيها أن اقطاع الارض لرجال الدين وغيرهم كان متعارفا قبل عهد السلطان بدى ويلاحظ أن أغلب الوثائق التى وقفنا عليها تعتبر هذه الاراضى صدقة من الحكام الى رجال الدين وتسقط منها المنافع التى كانت تعدود على حكام الاقاليم وأعوانهم و وفى احدى الوثائق يقطع السلطان بادى بن على حكام الاقاليم أبى سن بن على وقد أجاز السلطان أن يستغل الشكرية وض الكريم أبى سن بن على وقد أجاز السلطان أن يستغل الشكرية

رمن يختارهم شيخهم من القبائل الاخرى هذه الارض وينتفعوا بها واشترط عليهم أن يدفعوا خراجا عنها للشيخ عوض الكريم وهذه الحالة مهمسة جدا ، فالعطاء للقبيلة يتم باسم شيخها ، والشيخ له السلطة في أن يشرك في الاستفادة من يرى من خارج القبيلة ، وهو الذي يأخذ ضريبة الارض ويستفيد بها ، وفي هذه الحالة صورة لارتباط شيخ القبيلة بقبيلته وعلاقتهما بالارض والمنافع المشتركة التي تؤول اليهما وحدود كل منهما ، ويضيف بادى الاراضي الواقعة حول القطعة التي اقطعها للشكرية ، وهي مملوكة لبعض الافراد والقبائل (۱) ،

أما في دارفور فقد كانت الملكية الفردية معروفة بوجه أقوى وامتلك السلطين وحكام الولايات وقادة الجيش والمقربون الى السلطان الحواكير، وهي اقطاعيات كبيرة يقتسم فيها المحصول بين صاحب الحاكورة والمزارع، وقد ظل نظام الحواكير سياسة ثابتة للدولة لانها لم تكن تعرف نظام المرتبات التي تدفع لحكام الولايات والقادة وكان على رجل الدولة أن يصرف على نفسه مما تنتجه حاكورته ولذلك أضحت مساحة الارض المخصصة لرجل الدولة موازية لمكانته ونفوذه ، أما في المستويات العامة فقد عرف نظام الامتلاك الجماعي وخاصة في المناطق الرعوية كما عرف الامتلاك الخصوصي حيث يتوفر جريان الماء وتسهل الزراعة المستديمة ،

<sup>(</sup>١) أبوسليم: الفونج والارض: وثائق تمليك ص ١٣٥.

بدأت التسورة المهدية في احدى جزر النيال الابيض في منتصف سنة ١٨٨١ وانتهت في آخر سنة ١٨٩٨ بهزيمة الانصار في واقعة كررى • ويمكن تقسيم هذه الفترة على قصرها الى مرحلتين ، كانت أولاهما بقيادة المهدى ، وهي تستمر حتى أوائل سنة ١٨٨٥ ، وأخراهما بقيادة خليفت الخليفة عبدالله بن محمد • وقد انقضى جل المرحلة الاولى وقيادة الثورة في كردفان ، وهو أول اقليم يخضع كاملا لحكم المهدية ، ولذلك صار لظروفه ظل في التشريعات التي صدرت • ولما فتح المهدى مدينة الخرطوم ووافق ذلك مع سيطرته على كل السودان \_ ماعدا أطراف متباعدة \_ توخي أن تكون تشريعاته شاملة لكل الظروف ، وقد عاد لبعض تشريعاته القديمة ونظر فيها المحاولة • وكانت مرحلة المهدى مرحلة وضع الأسس والنظريات • أما المرحلة الثانية فكانت مرحلة تطبيق • ولذلك صارت أمور الارض في عهد الخليفة تدار بواسطة محكمة الاسسلام ، أي الجهة المختصة بالنظسر في المنازعات واصدار الفتاوى الشرعية أو بواسطة بيت المال فيما يخص دخل الـــدولة ، بينما كانت أمور الارض في الفترة الاولى تصدر عن المهدى نفسه • وعملي ذلك فان أغلب ما وقفنا عليه من وثائق المرحلة الثانية كان عن المنازعات أو الاجراءات ولم يكن هنالة تشريع جديد أو نظرة جديدة لوضع الارض بالنسبة المستغلين والمالكين .

تقوم نظرة المهدى الى الارض وتصرفه فيها على عدة أوجه و فهو يقوم مقام خليفة المسلمين أو الامهام فى الهيمنة على الارض وتصرفه فيها بصفته وكيل النخالق والقيم على شئون العباد ، ومن هنا فان المهدى كان يقوم باحدى الواجبات التقليدية لرأس الجماعة الاسلامية خليفة كان أو اماما، وحتى له أن يحدد نمط الارض ، ههل هى فيء أم غنيمة الخ وأن يصدر التشريعات التي تحافظ على حقوق المنتفعين من الارض وحقوق المسلمين عامة و وهو ينظر الى الارض نظرة الاسلام الى الاموال عامة و يعتبرها ملكا لله ووديعة في أيدى خلقه يتصرفون فيها وينتفعون منها بحيث لا تصبح مزية

في ذاتها أو حقا خالصا لصاحبها وانما تصير وظيفة اجتماعية يحق للحاكم أن يحدد حدودها ويضع لها الشروط ومن هنا كان قول المهدى بأن الاموال ليست لصاحبها وانه يحق له أن يأخذها منه للصرف فيما هو أنفع اذا رأى اعوجاجا في تصرف صاحبها كالبذخ في الاعراس أو للصرف على الجهاد ويقول المهدى: « وثم بعد تمكن اليقين في قلوبهم أتنهم الدنيا على قلب مجافى لها وحازوها على أنها خزان الله لا ليتمتعوا بها دون دارهم ولقاء ربهم ، فهم ينفقونها حسب طلبه تعالى ولذلك قال الله لهم وانفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه مترجما عما في قلوبهم ولم يقل وانفقوا مما ملكتموه » (١) •

وهناك الاهتمام بمشاكل الناس ومشاعلهم كنوفسير الارض للمعدمسين والنظر فى تقسيم ما تغله الارض والنظر فى المنازعات حول الاراضى •

تعرض المهدى الى الارض لاول مرة فى منشور توجيهى صدر الى أهالى جبال زغاوة بمناسبة تعيين المك التوم أميرا على المنطقة وارسال وف معه لارشادهم و وتوجد من المنشور عدة نسخ ، النسخة الاولى التى وجهت الى جبال زغاوة وهى معنونة الى أهالى جبال زغاوة وجميع من بتلك الجهات من كبابيش ومرامرة وأولاد مرج وفراحنة ونوبه وخلافهم ، وهم من سكان الطرف الشيمالى لاقليم دارفور والذى يسمى عادة دار الريح وقد صدرت هذه النسخة فى ٢٥ جماد أول سنة ١٣٠٠ ه/٣ أبريل سنة ١٨٨٣ (٢) وقد أعاد المهدى النظر فى المنشور وجعله منشورا عاما (٣) ، وهو يختلف عن الاول فى كونه يلغى الجوانب الخاصة بزغاوة ويجعل الخطاب عاما للناس كلهم ، وكان أهم ما أسقطه قوله : « واعلم انى وجهت لكم حكمين من انصارى صحبة المك التوم لاجل اقامة الدين فى نواحيكم مع الامر بالمعروف والنهى عن المنكر ، وانه بوصولهما اليكم أن تعمروا المساجد فى الجهات المقدم ذكرها ، وكل مسجد من المساجد المذكورة يكون له امام راتب المصلوات ذكرها ، وكل مسجد من المساجد المذكورة يكون له امام راتب المصلوات داخسة واذان وراتب وتجتمعوا للصلاة فى جميع الاوقات مع من هو معين الخمسة واذان وراتب وتجتمعوا للصلاة فى جميع الاوقات مع من هو معين

<sup>(1)</sup> كتاب المنشورات ج ١ ص ١٩٦/١٩٥ .

<sup>(</sup>٢) المرشد رقم (٩٢).

<sup>(</sup>٣) المرشد رقم (٩٣).

ولا تتركوا صلاة الجماعة سواء كانوا حاضرين أو غائبين • فمن ما نعلم بــه الشيخ التوم أنه بمجرد وصولكم فى محلكم أن تكتبوا المنشورات » أما فى الموضع الذى يتعرض فيه الى الارض فلا خلاف بين النسختين •

والمنشور أساسا يعدد المرغوبات التي يحث عليها المهدى والمحظورات التي يمنعها ، ومن هنا فانه منشور توجيهي يبين المرامي والمقاصد ، وقد درج المهدى على ارسال مثل هذه التوجيهات الى أطراف البلاد والجهات التي بها وثنيون أو التي يعتقد أن الناس بها غير مسلمين بقواعد الدين واحكامه وكما نرى في هذه الحالة فانه لم يقف عند هذا المنشور المفصل وانما أرسل جماعة من أصحابه للارشاد •

يقول المهدى في هذا المنشور : « واعلموا أن الارض لله يور "ثها من يشاء من عباده ، وقد أهلك الله المفسدين وغيير أحكامهم والآن صرتم في زمننا وحكمنا • فعزيمة من الامام محمد المهدى بن السيد عبد الله الى كافة من هو مؤمن بالله واليوم الآخر أن يقف على حدود الله في الشرع واحيسائه وحدوده في اأزرع ، لا يتشاجر اثنان في طريق الزرع ولا يتخاصمون فيه ٠ ولا يدعى أحدكم وراثة الارض عن آبائه وأجداده ليأخذ عنها خراجا أو يقيم من هو ساكن بها لاجل ذلك » • والقول بان الله يورِّث الارض لمن يشساء لا ينصرف بالذات الى ملكية الارض وحيازتها للمنفعة الخاصة أو العامـة وانما يذهب الى توالى الدول وتعاقب الحكام وذلك تمهيدا الى القـول بأن المخاطبين قد صاروا تحت حكمه وأن أمره فيهم صار نافذا • ثم يستعمــل المهدى بعد ذلك لفظى العزيمة والامام فيقول: « فعزيمة من الامام » ، والعزيمة لفظ يستعمل للتأكيد القاطع ، والامر الذي يرد بهـذا الوجه هو الامر المؤكد الذي لا يقبل التأويل والذي لا يمكن تعديله أو تبديله أو التهاون في تطبيقه • أما لفظ الامام فينصرف الى صفة المهدى والى انه يصدر هذه العزيمة بصفته امام المسلمين • وهذا النفظ ملىء بالظلال وله وزن عظيم ومن ثم فانه يؤكد العزيمة ويقويها • ولعلنا ندرك من هذا التأكيد القاطع والذي نص عليه المهدى بأقوى الاساليب مدى الاهمية التي يضفيها للمسائل التي سيذكرها ومن ضمنها مسألة الارض • ثم ينتقل بعد ذلك الى الحث

على التمسك بحدود الشرع واحيائه ، وهو يقصد بالشرع هنا أحكام الدين الاسلامي بصفة عامة • ويأتي مع حدود الشرع مباشرة حدود الزرع والمحافظة عليها وعدم التغول على حقوق الآخرين واثارة المشاكل حولها • وفي الجملة التالية يمنع المهدى أن يستغل شخص مجهود شخص آخر لكونه يملك الارض التي يعمل عليها أو أن يمنعه من الاقامة بها • وبمعنى آخــر فانه يمنع أن يستغل الشخص أرضا سواء كان الاستغلال زراعة أبو اقامة أو تأجيرا بحجة أنه ورثها عن آبائه وأجهداده وأن يجعلها وقفا عليه أو يأخه عنها ريعا من مستغلها أو يمنعه من استغلالها طالما انه هو شخصيا لا يفلحها • وهكذا يكون المهدى قد قيد مدى الملكية بحيث لا يمتدحق الاستفادة من الارض المملوكة اذا تعدت الفلاحة شدخص المالك ، فاذا كان شخص ما يمتلك أرضا فان هذه الارض له ولا تنزع منه ولا تنتقل ملكيتها لشخص آخر ، ويحق لهذا المالك أن يزرعها بنفســه وأن يتصرف فيها الا انه لايجــوز له أن يؤجرها الغيره أو أن يمنع غيره من الزراعة اذا كان هو نفسه لا يفلحها • فالملكية بمقتضى هذا المنشور باقية ولكن حق الاستفادة من الارض أصبح شائعـــا وشاملا لمن يملك ومن لا يملك • ويبدو أن النقطة الرئيسية التي يهدف اليها المهدى هي خلق مجال للمعدمين لكي يزرعوا في أراضي الآخرين دون حــرج أو استغلال لهم طالما أن هؤلاء الملاك لا يعملون فيها بأنفسهم • ومن طرف آخر فان هناك الجانب الاخلاقي الذي يدعو اليه المهدي وهو الا يستغلل المسلم مسلما آخــر وأن ينتفع بجهده •

وخليق بنا أن نلاحظ أن أمر الارض هنا لا يأتى ردا على استفسار أو سؤال أو بوحى مشكلة أو نزاع أو يتصل بمناسبة محلية معينة وانما يأتى ضمن مرامى المهدية وآدابها الاساسية ، وقد أكد ذلك ورود الفقرة الخاصة بالارض كاملة وبغير تعديل في النص العام المعدل والذي يحذف الامور المحلية الخاصة بجبال زغاوة ، وعلى ذلك فان مسألة الارض مسألة مهمة في نظر المهدى وتدخل في قائمة الامور الاساسية التي تؤثر في المجتمع وتكوينه ،

وجاءت المناسبة الثانية لذكر الارض حوالي رجب سنة ١٣٠١ه / مايو سنة ١٨٨٤ م في رد على استفسار (١) حول عدد من المسائل ، وهذا الرد موجه الى أحد عماله بالجزيرة دون ذكر اسمه بالتحديد ، ويعلب على الظن أن العامل المذكور هو محمد الطيب البصير ، ومن المؤسف أن الاستفسار نفسه ضائع ويترك بعض جوانب القضية في ظلام ، ويشتمل الرد على ثماني نقاط أفتى فيها المهدى وهي : الصدقة للفقراء المنقطعين ، وضع الزوجة اذا كان زوجها في الققرة بينما هي خارجها ، الدعاء للاستفادة من السقم والعين ، الزكاة على السواقي ، أم الولد وولدها ، علاقة الامير بجماعته ، تقديم المهاجس على غيره ، خروج النساء ، ويهمنا منها النقطة الخاصة بأمسر السواقي والزكاة المفروضة ، واليك نص الاجابة : \_\_

« وأما ما ذكرتم من أمر السواقى الى آخر فان الساقية ان كانت لرجل واحد فتؤخذ منها الـزكاة اذا بلغت ما فيه النصاب كالمشروع ، فاذا كانت الجماعة مشتركين فيها وهى بينهم لايقتسموها الا يوم حصادها فتوخذ الزكاة من جملتها ، والا بان كانت الساقية لجماعة مشتركين فيها ولكن كل واحد منهم سايق لنفسه بيهايمه وخدامه ومتفرقة خدمة الجميع وكل منهم ينتج لنفسه فتوخذ زكاة كل واحد منهم وحده اذا بلغ النصاب الشرعى والا فلا ، وصاحب الطين له ما يتراضون به » ،

يعالج المهدى هنا نقطتين تتعلقان بالعشور ، أولاهما أنصبة العشور التى تؤخذ عن الساقية وحالاتها المتعددة • فهو يفتى بأن تؤخذ الزكاة من جملة المحصول اذا كانت لرجل واحد أو كان المزارعون يكونون فرقة واحدة في العمل ولا يقتسمون المحصول الا بعد حصاده ، أما اذا كان كل مزارع مستقلا في عملية الزراعة عن الآخر فتؤخذ الزكاة من كل واحد منهم بشرط أن يبلغ ما ينتجه كل واحد النصاب الشرعى • وهذا يعنى أولا أن الاعتبار الاول في فرض العشور يقوم على نوع العلاقة بين المزارعين في العمل وليس على مساحة الارض المزروعة أو الكمية الكلية للانتاج ، وهو يعنى ثانيا

<sup>(</sup>١) المرشد رقم ٣٠٢.

أن بيت المال لا يحصل على شيء من انتاج الساقية اذا كان ما يخص كل مدرارع أقل من النصاب الشرعي •

أما النقطة الثانية فهى حسكم الارض المؤجرة والعشور التى تفرض عليها ، فهو يجيز للمالك أن يؤجر أرضه لغيره ويترك تقدير الايجار للاتفاق الذى يتم بين المالك والمستأجر ، وقد نص على ذلك بقوله : « وصاحب الطين له ما يتراضون به » ، وعلى هذا فان على العامل أن يعتبر هذا الايجار وأن يقرر نصاب العشور على ضوئه ،

وجدير بنا أن نقف قليلا حول قوله « وصاحب الطين له ما يتراضون به » • ان هناك صعوبة ما في فهم هـ ذا النص ، ومما يزيد الصعوبة أن نص سؤال العامل ليس بين أيدينا ، ولو كان هذا موجودا لعاوننا في بيان غــرض السائل والمسئول ، الا ان الناقلين قد أسقطوا السؤال واكتفوا برد المهدى • والجملة نفسها تأتى كما لو كانت جملة مستقلة لا رابطة بينها وبين ما يسبقها من كلام • غير أن الواو في لفظ « يتراضون » يرجع الى صاحب الطين والمستأجر الذي يستفلح الارض ، بمعنى أنه يترك لهما أن يتفقا كيفما شاءا حول تقسيم العائد بينهما ، وعلى ذلك فان واو الاضافة في أول الجملة يعنى ربط هذا الامر بما قرر سلفابالنسبة لانصبة بيت المال من انتاج السواقي. وبمعنى آخر فان النقطة التي يعالجها المهدى هي تحصيل ما يخص بيت المال من الانتاج بالنظر الى ما يأخذه صاحب الارض وما يأخذه المزارع الذي يباشر الانتاج، وهي مدار الكلام من أول الامر، وهكذا فانه يضع التراضي في تفسيم العائد بين المالك والمؤجر في الاعتبار عند تحديد أنصبة الزكاة عملي الوجه الذي يضع به فرقاء المزارعـين وعلاقاتهم في الانتاج • ولكن ألا يعني هذا أولا وأخيرا أن المهدى يعترف ضمنيا بحق المالك في أن يأخذ نصيبا من انتاج أرضه الذي يزرعه آخر ، وهو نفس الامر الذي اعترض عليه سابقا ؟؟ انه لكذلك • على أننا ينبغي أن نلاحظ أن هذا أمر متصل باراضي الجزيرة حيث عــرف أهلها الملكية الفردية وارتبطــوا بها في علاقات الانتــاج، وقد جعل المهدى لذلك اعتبارا ووضع بعض الاستثناء ، وسنلاحظ ذلك عند الكلام عن أراضي بربر •

وفى شعبان سنة ١٣٠١هـ عرض حبيب الله موسى ، نزاعا حول أرض فأصدر المهدى حوله فتوى يقرر فيها ألا يملك النصارى والترك أرضا فى السودان(١) • واليك نص العرض: ــ

« ان نصرانیا یقال له حنه اشتری طینا من ابراهیم البدوی ، وابراهیم المذکور قد اشتری ذلك الطین من جماعة رفاعه والداحلاب ، والنصرانی المذکور أوكلنی علیه من نحو ستة سنین والآن ان جماعة رفاعة والداحلاب قد ادعوا ، من بعد السنین المذکورة ووضع ید ابراهیم المشتری منهم الطین ، اخذه ابراهیم المذکور من غیر وجه شرعی • فهل تسمع لهم دعوی مع طول هذه المدة المذکورة أم لا ویصیر الطین نبیت المال • أفیدونا نفعنا الله بکم وبأسرارکم والسلام » •

وقد رد المهدى على ذلك بالتالي: \_

« وحيث قد صار التنبيه من سابق بان المعاملات التي حصلت مع الترك واتباعهم ان صار نقضها يحصل خلل كبير وعدم استقامة فلا ينقض بيدع ابراهيم بدوى لانه الموجب في قانونهم ولو لا ذلك لاستحق المدعى الآن عند حاكمهم سابقا ولما كان كذلك فاذا كان النصراني أسلم فملكه له واذا لم يسلم فهو لبيت المال كمال أموال الترك والنصارى الباقين على كفرهم ومن بالققرة والسلام » ٢٤٠٠ شعبان سنة ١٣٠١ / ٢٠ يونيو سنة ١٨٨٤ ٠

يقرر المهدى فى فتواه قاعدتين أولاهما الحرص على سريان ما استنه الترك وما حكمت فيه محاكمهم فى المعاملات ، وقد بين ان بطلان ذلك يؤدى الى خلل كبير ، وقد واجه المهدى نفس الامر عندما الغى كافة الدعاوى والقضايا السابقة لعهده وأمر بالا يستثنى من ذلك الا الحقوق الاساسية الاربعة : الدين ومال اليتيم والحرية والامانة ، ثم الرقاب فانه جعل العقوبة

<sup>(</sup>١) المرشد رقم ٣٢٦.

عليها بالخيار بين الدية والقتل اذا كانت واقعة بين بداية أحكامه وبين فتح الابيض (١) بينما جعل القصاص حدا مطلقا فيما يقع بعد فتح الابيض والحد الذي تبدأ به احكامه متفاوت ، وذلك حسب توقيت الفتح و فالاحكام في كردفان تبدأ من ١٢ رجب سنة ١٢٩٩ وهو تاريخ الواقعة التي هنزم فيها يوسف حسن الثملالي في قدير والتي جعلت كردفان تحت ضربات الشورة دون مقاومة ضاربة وهي في الجزيرة تبدأ من تاريخ واقعة شيكان التي هزم فيها هكس وقد نظر الخليفة عبدالله في ذلك وظل يأمر من وقت لآخر الفاء القضايا والدعاوي السابقة لاوقات يحددها بوقوع حوادث كبيرة والغاء القضايا والدعاوي السابقة لاوقات يحددها بوقوع حوادث كبيرة و

ان هدف المهدى من هذه القاعدة هو حرصه على الا يتعرض المجتمع الى هزات نتيجة لالغاء الاحكام وما تعاقد عليه الناس ولذلك فانه يفتى فى هذه الحالة بالا ينقض البيع الذى تم فى عهد الترك طالما انه تم حسب النظم المتفق عليها على عهدهم •

أما القاعدة الثانية فهى فتواه بالا تملك الارض للترك والنصارى وبان تضاف أراضيهم الى بيت المال • وقد طبقت هذه القاعدة كسياسة عامة ، وربما كان القصد منها الا يكون للنصارى والترك نفوذ اجتماعى او استقرار يغريهم عن الاسلام او الانصياع لنظام المهدية • ومن الطريف ان القاعدة تماثل ما اتخذ في أول الاسلام بالنسبة الى أراضى المشركين الذين اخدت بلادهم عنوة وصارت أراضيهم ملكا لبيت المال • وفي الحكم الثنائي أتخذ اجراء مشابه الى حد ما وهو أن الاجانب منعوا من تملك الارض في السودان، ونحسب أن القصد كان الحيلولة دون الملكيات الكبيرة واستغلل الملاك للمزارعين على النحو الذي كان سائدا في مصر ، وقد جنب هذا الاجراء السودان مشاكل كثيرة عانت منها بعض اقطار افريقيا •

<sup>(</sup>۱) ان النص الذي عليه المنشور في أول صدوره هو الفتح وهو يقصد فتح الابيض لان المنشور صدر بعدهذا الفتح بوقت قليل ، ثم عدل اللفظ عند المراجعة الى فتح الابيض، وليس يعرف زمن المراجعة ولاشخص الراجع ، وها هنا احتمالان: أما ان يكون حقيقة بين بداية احكامه في الراجع بسنة ١٢٩٩ وبين فتح الابيض بالذات أو بين بداية الاحكام وبين فتح كل اقليم ،

وفى شعبان(۱) سنة ١٣٠١ / يونيو سنة ١٨٨٤ أصدر المهدى منشور موجها الى «كافة احبابه» مضمنا فيه عدة أحكام، وقد جاء هذا المنشور فيما يبدو ردا على استفسار من أحد اعوائه وال المنشور يتعرض إلى ملكية الارض والى الاراضى المغتصبة والمرهونة والى الخلع (بضم الخاء وسكون اللام) وهو الطلاق مقابل مال من الزوجة بجزء من المهر أو كله أوأى مال آخر ، والى الطلاق مع الخلع ورهن المماليك مع الانتفاع بالمنفعة منهم والى العسكرى الذى يلحق بالانصار قبل الواقعة وحكم فى بعض الغنائم ومن رمى تركيا بقتل وهذا كما ترى منشور ينظر فيه المهدى الى أمور كثيرة بصفته مفتيا ومشرعا ، ومن هنا كانت أهمية النصوص الواردة فيه وكثيرة بصفته مفتيا ومشرعا ، ومن هنا كانت أهمية النصوص الواردة فيه و

وتعتبر الفقرة الواردة فيه عن الارض أهم فقرة كتبها المهدى فى موضوع الارض وعلاقة القائمين عليها والمستفيدين من غلتها • واليك نص هذه الفقرة:

« وحيث ان الامر كذلك وانا أحب لكم ما يدوم لسكم نفعه فمن كان له طين فليزرع فيه ما استطاع زرعه واذا عجز أو لا احتاج اليه لا يأخذ فيه دقندى لان المومنين كالجسد الواحد وما يساوى به أخاه المومسن يكن له فى ميزانه دايما بدرجات علا عند الله وليست المسابقة من المومنين الا فيما يبقى وان كل مومن ملكه من الطين له ولكن من باب احسراز نصيب الآخرة فما لا يحتاج اليه يعطيه لاخيه المومن المحتاج وما عجز عنه وأراد به الآخرة خير له من نفع دقندى يفنى عن قريب ويتحسر عليه اذا لم يصرفه لآخرته » و

لقد بين المهدى اولا حق من له طين في ان يزرعها الى الحد الذي يستطيعه: « فمن كان له طين فليزرع فيه ما استطاع زرعه » وفي هذا اعتراف بالملكية الخاصة وبحق المالك في استغلال ما يملكه من أرض ، وقد عاد المهدى فأكد ذلك في فقرة تالية: « وان كل مؤمن ملكه من الطين له » ويحث المهدى بعد ذلك أصحاب الاراضي لكي يعطوا دون مقابل ما لا يحتاجون اليه أو لا يقدرون على زراعته للمعدمين أو من في حاجة اليه ، فهدو يقول: « واذا عجز أو لا احتاج اليه لا يأخذ فيه دقندى » وقد علل ذلك بان ما يعود لصاحب الارض في الآخرة أجل وأبلغ مما يبلغه من ربع الارض كما ان أفراد

<sup>(</sup>١) المرشد رقم ٣٢٠ ، قلنا وتاريخ اليوم فيه اختلاف.

المجتمع المتآخى الذى ينشد بناءه متساوون ومتجانسون بحيث لا يقبل الرجل منهم جسزاءا ماديا من الآخسر ، وهذا هو ما يعنيه بقسوله : « لان المؤمنين كالجسد الواحد وما يساوى به أخساه » النخ ، اى انه لا يمسع الايجار من حيث المبدأ ولكنه يفضل أن يترفع عنه الانصار ، وهسو بالتأكيد يعطى أولوية الاستغلال لمالك الارض ثم يجعل ما بعد ذلك مفتوحا لغيره ان أراد ، أما الدقندى ، وينطق أيضا تقندى وتكندى ، فهو جعل يدفعه المزارع لشيخ القرية أو لصاحب الارض مقابل انتفاعه هو بالزراعة أو طق الصمغ وجمعه ويكون ذلك بدفع جزء من المحصول ، وهذا أمر شائع في غرب السودان ، والكلمة متداولة على الالسن هناك ،

ثم يتعرض المهدى الى أراضى المهاجرين الذين هجروا ديارهم على عهد الترك تهربا من الضرائب الباهظة التى فرضت عليهم • وكان العهد بالترك أنهم يبيعون أراضيهم استيفاء لحت الخزينة فتنتقل ملكيتها الى غير ملاكها الاول • وبفعل هذا الاجراء هجر الكثيرون أراضيهم فى المناطق المنضوية الآن تحت المديية الشمالية ولجأوا الى مناطق بعيدة أو قعدوا فى بلادهم معدمين من الارض ، وكان ذلك مصدر شكوى وضجر وسببا من أسباب نجاح المهدية • وقد انضم هؤلاء التعساء بطبيعة الحال الى المهدية التى بشرت بالعدالة المطلقة وبزوال الترك ودولتهم واعادة الحقوق الى أصحابها • ولما نجحت المهدية اقتضى الحال النظر فى أمر أراضيهم وما أضيروا فيه • ويبدوا أن أمر الاعادة كان أمرا مقطوعا فيه ولم يكن يحتاج الى نص يقرره ، ولذلك فان المهدى لا يشرع فى هذا المنشور لاقرار حق اعادة الارض ولذلك فان المهدى لا يشرع فى هذا المنشور لاقرار حق اعادة الارض

يقول المهدى: « وأما أهل الملك السابق الذين صار هروبهم من الطلبة فحيث انها بيعت بحبر الترك وصار البايع مجبورا والمشترى دفع مالا فيها فلا يخرج ملكه بحضور صاحب الملك السابق الا ان أعطاه ما دفعه فى ارضه فان أعطاه ما دفعه فى الارض فلا كلام له حيث انه لو كان فى وقته قد دفع هذا المال لم تؤخذ أرضه » • فالمهدى لا يقر بسريان ما اتخذه الترك فى هذا الامر ولا ما كان بين الناس ازاءه وانما يجعله من قبيل الاستثناء • ومسرد

ذلك أن البائع كان مجبورا ومدفوعا بظلم لا قبل له برده وبذلك فقد ما فقد وقد اقتضت العدالة ان يصحح هذا الخطأ وأن تعاد له أرضه • غير أن المهدى يرى للحائز حقا ، اذ لا يكفى مجرد عردة المالك لسلب الارض منه واعادتها الى الآخــر وانما على المالك الذي يطاب أرضه المساوبة أن يدفــع للحائز ما دفعه من مال ، فذلك حتى للحائز لا سبيل الى نكرانه • وانما هذا أمر فيه نظر لانه يجعل الاعادة مربوطة بالقدرة على الدفع وهو أمر يجعله وقف على الاثرياء والقادرين ويوصد الباب دون الفقراء الذين هم أحق بالرعاية وأولى بأن يعاد لهم ما فقدوه ، غير أن ذهن المهدى مشغول بحق الطرف الآخر في استرداد ما أنفقه ولم يكن القوم في ذلك الوقت يعرفون تعويضات تدفعها الدولة للمالكين اءترافا بحقهم المشروع وتخفيفا عن كاهل المزارعين الذين لا يقدرون على الوفاء بذلك الحق أو لجعل ملكية الارض للحكومة وحق الاستفادة منها حقا مشاعا للجميع • ثم ان القادرين والمعدمين مطالبون جميعا بتحمل عبء ظلم الاتراك وبدفع ما فرض عليهم مع أن المهدى يسلم سلفا بأن هـذا كان اجراءا ظالما مجحفا • فكأن المهـدى لم يرفع عن المظلومين حقهم كله وانما جعله لمن توفر له أن يجمع من المال ما لم يوفه عندما فرض عليه سابقا ٠

واذا أوفى المالك الاول بهذا الحق للحائز ودفع له ما دفعه للترك فلاحق للحائز فى أن يتوقف عن التسليم بل عليه أن يعيد الارض والحجة فى ذلك أن توقف المالك هو الذى يسر له الحوز ، وهى حجة لا تنظر الا الى كيف فقد المالك ملكه ولا تنظر فى حق الحائز المالك فيما امتلك بوجه كان متعارفا ولم يكن منه الا الرغبة فى الامتلاك والقدرة فى الدفع ، ولو كان فى الامر ظلم يعاقب عليه لكان العقاب أولى بالترك ونظامهم وليس بالفرد الذى أتاح له النظام مكسبا شخصيا مقابل نصيب دفعه من خالص ماله وسنرى أدناه أن المهدى يعود الى هذه النقطة ويضع فيها اعتبارا لحق الحائز الذى استقر على الارض •

وملاحظة أخرى هي أن المهدى يصرف النظر عن غلة الارض التي استفاد منها الحائز منذ أن انتقلت اليه الارض ، وهذا يجعل الغلة مباحة له • وكما

سنرى فى الفقرة التالية فان حساب الغلة فى الدين والمنفعة من المملوك لا يسقط فى عرف المهدى الا بحلول حكم المهدية ، فما سبق ذلك يسقط وما تلى ذلك يحسب لصالح المدين وصاحب المملوك وعلى ذلك يقاس أمر غلة الارض المحوزة ، فلا حق للمالك الاول فى غلة أرضه اثناء الحيازة ، وعلى الحائز ان يعيد الارض اذا دفع له ماله ، فكأن الامر صار فى حكم الرهن أو قبيله ،

ويقول المهدى: « ومن أرهن أرضه فى دين وشرط سلب غلته يعطى دينه • ومن الآن فصاعدا بحلول حكم المهدية فى بلده لا غلة له ، حيث انه دين • وما سبق فى زمن حكم الترك لا غرامة فيه وانما له عين دينه»•

فالمهدى يمنع أن ينتفع الراهن بما تنتجه الارض حتى يرد له دينه ، لان فى ذلك استغلالا لحاجة المدين وعوزه ويأمر بأن تحتسب منفعة الارض من أصل الدين ، ثم يشترط ألا يكون هذا الاحتساب الا من بداية حكمه ، وما سبق لا مطالبة فيه ، وقد أمضى نفس القاعدة ، فى فقرة تالية ، ازاء الانتفاع من المماليك المرهونة : « وأما من أرهن مماليكه وتدين مالا وشرط سقوط المنفعة فما فات فى زمن الترك فقد فات وأما من زمن وصدول حكم المهدية فى بلده فلا تسقط المنفعة ويكون الدين لله ومنفعته عند الله » ،

وبعد صدور المنشور السالف أثار محمد الخير عبدالله خوجلى عامل عموم المهدى ببربر عدة أسئلة حول الارض وملكيتها والاستفادة منها ، ويبدو من خطابه أنه كان يدرك الوزن الاجتماعى للملكيات فى اقليمه وانه قد عرض على المهدى أن يجعل فيه استثناء وأن يصدر عنه منشورا خاصا • وقد أجاب المهدى وقرر فيه عدة نقاط •

تساءل محمد الخير عن مدى امكانية التجاوز عن حظر ايجار الارض بالنسبة للضعفاء الذين لايقدرون على الفلاحة والمحتاجين فى نفس الوقت الى ما يعود اليهم من ايجار أراضيهم ، وقد حبذ أن يسمح بذلك كما كان العهد بهم سابقا وأن تؤخذ العشور على أساسه ، وفى الفقرة التالية تساءل عن وضع الاراضى المغتصبة والنظر فى دعاويها ، وفى الفقرة الاخرية بين

أهمية اصدار منشور خاص عن أطيان بربر وتساءل عن صداق النساء، واليك نص الخطاب(١) : بـ

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الوالى الكريم والصلاة على سيدنا محمد وآله مع التسليم وبعد ، فمن عبد ربه المفتقر لمولاه العلى محمد الخير عبدالله خوجلى الى خليفة سيد البشر سيدنا الامام محمد المهدى المنتظر ، متعنا الله والمسلمين بيقائه وجعلناتحت ولائه آمين .

سيدى ، أولا: ان النياس الضعفاء بمديريتنا هيذه ليس لهم ملك الا الاطيان غالبا ولا يقدرون على سواقتها عجزا وكانوا يعطى نها سابقا للاغنياء بشروط بينهم ويأخذون منهم شيئا اما من المزروعات أو من الفلوس • ونحن لما فتح الله المديرية أردنا أن تتركهم على ما هم عليه في الاطيان سابقا ونأخذ العشر من الجميع لبيت المال •

ثانيا: سيدى: ان بعضا من الناس المقتدرين مستولون على أطيان الضعفاء من مدة تزيد على المدة المحدودة من سيادتكم وذلك الاستولاء بسبب الترك والآن الضعفاء يشتكون ، هل تسمع الشكوى أم لا تسمعها وتكون للاغنياء ونعاملهم بالمنشور السابق من سيادتكم •

فنرغب الاسترشاد فى ذلك لاجل اجرى العمل بما تشيرون به • وسيدى هذه المديرية ليست كغيرها ، فمادة الاطيان كما أفهمنا سيادتكم سابقا مشافهة فتحتاج منشور خاص فى أطيانها يوضح لنا ما نجريه فيها وكذا سيدى حين فتوح المديرية جميع الصداق الذى سبق حضورنا جعلناه على حاله الذى كان عليه قبل حضورنا والسلام » •

غایة رمضان سنة ۱۳۰۱ / ۲۶ یولیو سنة ۱۸۸۶ . وقد رد علیه المهدی بالخطاب التالی (۲) : \_

<sup>(</sup>۱) المرشد رقم ۳۷۳.

<sup>(</sup>٢) المرشد رقم ٣٧٣.

### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الوالى الكريم والصلاة على سيدنا محمد وآله مع التسليم

وبعد ، فمن العبد الحقير المفتقر الى امداد ربه القدير محمد المهدى ابن عبد الله الى حبيبه وعونه على احياء دين الله عامله على بربر ونواحيها محمد الخير عبدالله ، وقانى الله واياه والمسلمين كل الضير وجعلنا من السعداء أهل الخير والفضل الدائم الكبير آمين .

حبيبى ان ما ذكرته من أمر الاطيان فكل من له طين وأخذه ظالم واستولى عليه متحيل فليكن لصاحبه بموجب الاقرار والشهادة الامينة ومن كان ضعيفا لا يقدر على استعمال طينه ويجد من يستخدمه ويأخذ منه ما يقوم به على حسب الاتفاقية به فليفعل ذلك وكل ذلك راع فيه العمل بكتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم و

أما المنشور الذي أخرجناه على أهل اطيان الصعيد فهو بالنظر لكون الاطيان متسعة والعباد محتاجون الى ما ينفعهم عند الله ولذلك أمرناهم بما يحوزون به ملك الابد وها هي المنشورة المكتوبة لاهل الصعيد واصلة اليكم ، فما وافق المسلمين من حاله واملاكه العمل عليها فاجرهم عليهم وما لم يوافق لذلك من ضيق حاله وعدم تأهله لذلك بما تراه فاجره فيه ما ذكرناه سابقا • ولكل حال وبلد وزمان ما يليق به والسلام •

تحشية: أما الصداقات الذاكرين عنها فترككم لها على حالها فلا باس به فاتركوا السابق قبل حضوركم لجهات بربر ونفاذ أمر المهدية بها • لكن يجب أن ترغبوا النساء ذوات الصداقات الكثيرة فيما عند الله والدار الآخرة وتزهدوهن في خيالات هذه الدار فسن كانت راغبة فيما عند الله ومؤثرة للدار الآخرة تعطى من صداقها بطيب نفس لبعلها ليستعين به على لوازم الجهاد • أما من بعد توجيهكم منا واستقرار حكم المهدية بجهاتكم فلا زيادة على ما تعلمونه ، ومن زاد على ذلك يؤدب على مقتضى منشورنا السابق ، ولزيادة المعلومية لزمت التحشية •

١٦ القعدة سنة ١٠٠١ / ٧ سبتمبر سنة ١٨٨٤ ٠

أما بالنسبة للنقطة الاولى فقد أجاز المهدى للضعفاء ان يؤجروا أطيانهم لمن يفلحونها وأن يأخذوا عنها جعلا ، وقد ترك مقدار هذا الجعل لاتفاق الطرفين • وقد سبق أن أفتى بمثل هذا في رده على سؤال عامل الجسزيرة • أما بالنسبة للاطيان المغتصبة من الضعفاء ، وهي بخلاف الاراضي التي بيعت بسبب عجز أصحابها عن دفع الضرائب وأفتى المهدى باعادتها لملاكها الاوائل اذا دفعوا ما دفعه الحائز من قبل ، فقد أمر المهدى بأن تعاد الى أصحابها • وقد اشترط فى ذلك صحة الدعوى بحيث يبرز المدعى اقرارا مكتوبا أو يأتى بشهود • وليس هنا كبير اختلاف بين حكم الارض التي بيعت بسبب الضرائب، فهـو يأمر في الحـالين باعادة الارض الى المالك الاول بشروط تنظيم عملية الاعادة • وقــد بين أن المنشور الذي يشــير اليه ، وأحسب أنه منشور شعبان السالف ، خاص بأهل الصعيد حيث الاراضي متسعة ، ويقصد بالصعيد الاراضي المطرية والتي هي جغرافيا في النصف الجنوبي من السودان • وقد فوض اليه النظر في تطبيق ما جاء به حسب الحال بحيث يجريه على من يرى ان يطبق عليه لان: ــ لكل حال وبلد وزمان ما يليق به ٠ وهذا يعنى مراعاة الظروف المحلية في الامسور ويفهم منه أيضا انه يقصد أن يطبق جـواز الايجار حسب الداعي ، فاذا كان ضعيفا فقـيرا اجيز له ، أما اذا كان غنيا قادرا فلا يؤذن له بتأجير أرضه لغيره ، وهذا أمر لا يسلم من الخطأ لائه لا يضع أساسا مقننا وانما يترك تقــرير حالة الفقر والضعف لتقدير الامير أو العامل •

واذا رجعت الى سؤال محمد الخير لتبين لك أنه مشغول بامد زمنى تنظر فيه دعاوى الاطيان المغتصبة ويتساءل ان كان النظر يقتصر فيما وقع بعد فتح الاقليم كما هو متبع ازاء النظر في الدعاوى الاخرى أم يكون بأثر رجعى • أما اذا كان الاول فهذا أمر لا يفيد لانه يجعل ما اغتصب في زمن الترك تملكا شرعيا لا يجوز النظر فيه مع أن ذلك هو مصدر الشكوى وبيت الداء • أما اذا كان الثاني فلابد من استثناء جديد في نظر القضايا • ولم يكن رد المهدى في ذلك محددا اذ أنه قضى بالنظر وباعادة الاراضي المغتصبة دون أن يحدد امدا زمنيا ، ويفهم من ذلك أن يكون النظر شاملا من أول الحكم التركى حتى آخره •

ويبدو أن المهدى قد تنبه الى ذلك بعد صدور المنشور ونظر الى مايجره من مشاكل واذلك أصدر ملحقا وطلب اضافته الى الرد السالف • ان هـذا الملحق يأتى بغير تاريخ ويبدو لنا انه لم يكن مؤرخا فى الاصل ، وقد قدرنا انه صـدر بقليل بعـد ١٦ القعـدة سنة ١٣٠١ ٧ سبتمبر سنة ١٨٨٤ لانه أسار الى هذا التاريخ ، ولو كان الفاصـل الزمنى طويلا لوضـع التاريخ والملحق يرد فى أغلب المصادر كوثيقة قائمة بذاتها ، اما فى كتاب الاحـكام فهـو يرد مضافا الى المنشور الاصـلى الذى طلب المهـدى أن يلحق به • ونص الالحاق(١) : -

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الوالى الكريم والصلاة على سيدنا محمد وآله مع التسليم وبعد ، فمن العبد المفتقر الى الله محمد المهدى بن عبد الله الى حبيبه مصفيه عامله على بربر وجهاتها محمد الخير عبدالله خوجلى ، كان الله لى وله أحسن رفيق آمين •

بعد السلام عليكم ورحمة الله لديكم نعلمكم حبيبى ، انه لقد تحرر لكم بتاريخ ستة عشر القعدة سنة ١٣٠١ ألف وثلاثماية وواحد افادة ما استرشدته عنه فى خصوص الاستيلاءات الحاصلة على الاطيان وخلافها بسبب الترك فافدناكم فيه ان كل من له طين أخذه ظالم واستولى عليه متحيل فليكن لصاحبه بموجب الاقرار والشهادة الامينة ، ولكن صار الالحاق فى الافادة السابقة بعد قولى: فليكن لصاحبه بموجب الاقرار والشهادة الامينة: «مالم يكن الاستيلاء ووضع اليد زائدا على السبع سنين للحاضر ، واما الغائب فتسمع له الدعوى الا اذا حضر نحو هذه المدة ، فان زاد على السبع لا تسمع الدعوى ، هذا بالنسبة للاطيان واما بالنسبة للاستيلاءات الغير الاطيان فتسمع من وقت فتوح المديرية ، وأما قبل الفتوح يصير رفعها ولا تسمع فيها دعوى » انتهى لفظ الالحاق ،

فبوصول هذا فليكن الحاق هذا بالموضع الذى اوضحناه لكم بعاليه واعملوا به فى خصوص ما ذكر من مدة تحرير الالحاق • وما سبق فيه منكم

تنجيز قبله فابقوه على ما تم عليه الامسر بدون تعقيب • ومن بعد الحاقكم للملحق المذكور بموضع الحاقه فترد منكم الافادة • واما اطيان الاهالى التي هي املكهم فلا يؤخذ منه شيء لبيت المال ما عدا الزكاة المعلومة لديكم والسلام •

وجدير بنا أولا أن اللحظ أن الذين ينقلون الالحاق على حدة ينقلونه كاملا بينما يحذف كتاب الاحكام الذي يضع الإلحاق في المكان الذي حدده المهدى في خطابه الاول الفقرة الاخيرة من الالحاق بينما هي تقرر أمورا هامة • فهو ينص على أن يكون تطبيق مضمون الالحاق من تاريخ تحريره ، أي اضافته الى أصل المنشور ، وأن يبقى ما حكم فيه قبل ذلك كما هو دون تعقيب • ثم انه يريد أن يخطر بوضع الالحاق في مكانه حتى يطمئن • ثم يضيف أمرا جديدا لا صلة له بموضوع الالحاق وهو الا يفرض شيء على أملاك الاهالى الا الزكاة المشروعة • وهذه أمور مهمة ما كان ينبغى على كاتب الاحكام أن يهملها •

ولنرجع الى الاستثناء المهم ، وهو يحدد للمنازعات التى تنظر فترة زمنية تبلغ سبع سنوات ، فاذا بقيت الارض فى يد المستولى مدة تزيد على السبع سنوات تصير الارض ملكا له ولا ينظر فى نزاع معه ، اما اذا كان الاستيلاء لاقل من سبع سنين فيجوز النظر فى أمره ورده لمالكه الاول كما تقرر فى المنشور السالف ، وهذا حق جديد للحائز لم يكن له فيما تقدم ، ثم ينظر المهدى فى أمر صاحب الملك الذى يطلب رد أرضه هل هو مقيم أم غائب ، أما اذا كان مقيما فالحكم فى أمره مقيد بأمد السبع سنين كما سلف ، فا اذا كان غائبا فمن حقه أن ينظر فى دعواه وان يرد له أرضه بشرط الايكون قد عاد الى بلده وبقى فيه اثناء هذه الفترة ولم يطالب بارضه ، وقد اضاف أحمد على قاضى الاسلام الى هذه القاعدة وقدر الا يسقط حق المالك الذى حضر ثم سافر دون أن يثير الدعوى وكملت المدة قبل ان يعود ثانيا اذا كانت اقامته قصيرة ، اما اذا كانت اقامته توطنا ومكث مدة قبل ان يسافر فقد سقط حقه فى الدعوى .

لماذا تراجع المهدى عن القاعدة الأولى وأعطى للحائز حقا على الأرض اذا طالت حيازته ? يقول الدكنور هولت(١) ان الغرض من ذلك هو الحد من كثرة المنازعات بحيث لا يفتح باب الاستماع اليها الا لفترة قصيرة • وهذا رأى له وجاهته ، ولكن الجانب الذي غلب على المهدى ودفعه الى هذا الاجراء هو الرغبة في اعطاء بعض الحق للحائز بحيث لا يتعرض الى التشرد والضياع اذا توطن واستقر على التملك لفترة طويلة •

وهناك منشور آخر(٢) يرد فيه ذكر الارض الا انه منشور غير مؤرخ ومن الصعب وضعه في اطار التسلسل التاريخي الذي عالجنا به مسألة الارض فيما سبق من كلام • ويكاد هـذا المنشور أن يكون شاملا لكل المرغوبات والمحظورات التي تطالب بها المهدية ، وهو في رأيي منشور موضوع كتبـــه بعض اتباع المهدى ونسبه اليه • وقد نقله عدد قليل من المصادر من بينها تاريخ السودان لنعوم شقير(٣) ، وبينها خلاف في نص المنشور ، الا انهـــــا لحسن الحظ تتفق في نص الجملة التي نحن ازاءها ، وهي : « ولا تمنعوا الارض لانها لا تملك بل هي محوزة لبيت مال المسلمين » • والجملة صريحة في أن الارض لا تملك وانها تصير في حوزة بيت المال ، وهذا أمر جديد لان المهدى كان قد ابقى على الملكية كما هي بينما حاول ان يحدث التغيير بالتصرف في اطار حق الاستغلال ، والفرق بين النظرتين بعيد • وقد وقفت الجملة دون ذكر تفاصيل تنعلق بالقاعدة وذلك بالنظر في حق صاحب الملك الاول وهل له الاولوية على غيره في الزراعة ويحق له ان يزرع الى الحد الذي يستطيعه • وهو لا يذكر شيئا عن العلاقة بين المزارع وبيت المال وهـــل يقوم المزارع بدفع ضريبة ما لبيت المال مقابل استغلال الارض ام يدفع العشور فقط ٠

وعندى انه من الصعب ان نضع منطوق هذه الجملة فى اطار المنشورات السابقة ونظرة المهدى الى الارض ، وهذا يدفعنى الى امر آخر وهو الشك فى المنشور ذاته واعتباره صادرا باسمه فقط بينما تولى كتابته احد اتباعه •

<sup>(</sup>١) هولت: دولة المهدية ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>٢) المرشد رقم ٩١١ .

<sup>(</sup>٣) نعوم شقير ص ١٤٣ ـ ١٤٨ .

ودليلنا على ذلك الاختلافات الكبيرة بين المصادر في قسراءة النص وبعض جمل هنا وهناك لا احتمل صدورها من المهدى • وانت ان نظرت الى الجملة نفسها تجدها مضطربة ، اذ هي تعتبر الارض محوزة لبيت المال بينما تقسول انها لا تملك للافراد والاصح ان يقال انها صارت ملك بيت المال ، ثم انها تحظر ان يمنع المعدمون وهذا امر سلبي ويختلف عن اثبات حق هؤلاء فيما يملكه بيت المال مثلهم مثل الملاك الاوائل •

ذكرنا في أول هذا البحث وضع الارض في الاسلام وانماطها المختلفة التي حددت تبعا للطريقة التي دخلت بها في حوزة المسلمين وبينا أن العائد منها لبيت المال يتفاوت تبعا لذلك التصنيف و ومن المفروض في الصعيد النظري على الاقل أن كل هذه الانماط قائمة في نظام المهدية ومعترف بها لان المهدي توخي تطبيق النظم الاسلامية وجعلها اساس تنظيمه ، غير أن نظامه لم يعرف عمليا الا انماطا معينة هي الملك الخاص وأرض اعداء الاسلام ، وهم في اعتباره هنا النصاري والترك ، ثم الفيء والغنيمة ، وقد كان لكل نمط منها حكم ووضع و

#### (١) اللك الخاص: -

وهو قد يكون لفرد أو أفراد أو لجماعة دون اخلل بنظرية ملكية الله للاشياء وفى اطار ملكية الجماعة الاسلامية وسياسة حيازة بيت المال لجميع الارض التي أعلنها المهدى • والاساس للملك الخاص في المهدية هو ما كان يمتلكه الفرد الذي انضم الى المهدية واعتبر تابعا لها وانصارا من انصارها والم يؤثر قيام المهدية في وضعه الاجتماعي • وعلى ذلك كان أغلب املاك السودان وأراضيه المملوكة لان السودانيين الذين لم يكونوا من موظفي الحكومة المصرية في السودان أو المنتفعين بها كانوا في الغالب ينضمون الى المهدية ويناصرونها قبل أن تحل جيوشها بأرضهم بل ان اهمل الاقاليم كانوا في الغالب الاعم يتجمعون لمحاصرة المسدن وفتحها وبالتالي فان حكم الفتح أو الصلح دونه ينتفي من الاغلب الغالب من أقاليم السودان وبذلك لا يحصل تغيير في وضع الاهالي الاجتماعي ويدعسو الموقف الى المراجعة بالنسبة الى وضع ما يملكون • وفي ذلك يقدول الخليفة في خطاب الي محمد الخير عبدالله خوجلي بصدد الموقف ازاء أراضي دنف لل اثناء فتح هـــذا الاقليم: « ولا تتركوا الانصار يضيقوا عليهم ولا يشغلوهم عن تعمير السواقى بل اكدوا عليهم بعمارة السواقى جميعا ولا يطالبوهم الآن بغنيمة كلية لغابة المرسى عن أحوالهم فان صدقوا مع الله ورسوله وقاموا في نصرة الدين فيكونوا من جملة الانصار والا فخابرونا باحوالهم ودين الله منصور بغيرهم

وخلاف الزكوات والفطر لا يكون للانصار تعرض للمذكورين فى شيء مان السواقى ولزوماتها ومستخدمينها »(١) فهذا يبين ان الفرد العادى اذا انضم الى المهدية وأخلص لها يصير بحقوقه الكاملة وتصير ارضه ملكا له ٠

والمتبع ازاء هذا النمط ، أى الملك الخاص ، من الارض هو ان يدفع الزارع نصيبا من انتاجه لبيت المال وهو ما يسمى بالزكاة او الزكوات واحيانا بالحقوق أو حق الله أو زكوات العيوش أو العشور ، واللفظ الاخير خطأ لان العشور في الاسلام هي ما تجبى على البضائع ، وقد استعمل اللفظ بدل الزكاة هنا لان الزكاة نصابها عشر المحصول او نصف عشره ، ونصيب الزكاة محدد في الشرع الاسلامي ، وقد منع المهدى والخليفة من تجاوزه ، واليك النص الذي حدد فيه المهدى الانصبة المفروضة (٢) : « اما زكاة الحبوب فالنصاب الذي يجب منه الاخراج خمسة أوسق والوسق ستون صاعا ، ففيه العشر ان سقى بالمطر او بالبحر بدون فعل فاعل وفيما سقى بالساقيسة والدواليب نصف العشر » (٣) ،

#### ٢ ـ ارض النصاري والترك: ـ

لقد اخذت أراضى النصارى والترك وصارت فى حكم الغنيمة يتصرف فيها بيت المال وهى على ذلك تصير فى حكم ارض الغنيمة •

#### ٣ ـ ارض الفيء: ـ

وهى فى الاسلام الارض التى يستحوذ عليها المسلمون بالصلح مع أهلها ويبقى هؤلاء على دينهم ، وهذا لم يكن معهودا فى المهدية بهذا الوجه ، فانت ان نظرت فى حكم الفىء تجده يقوم على امرين ، أولهما طريقة الفتح بحيث تكون صلحا بغير قتال بين المسلمين وبين اعدائهم الذين يبقون على المحاربة حتى توقيع الصلح ، وثانيهما حال اهل الاقاليم من اسلامهم او بقائهم على دينهم السابق ، فاذا اسلموا صاروا فى جماعة المسلمين ودفعوا عن الارض العشور أسوة بغيرهم من المسلمين وان بقوا على دينهم دفعوا الخسراج ،

<sup>(</sup>۱) صادر ۲ ص ۱۵ .

<sup>(</sup>۲) المرشد رقم ۷۳۱ و ۳۷۴ وصادر رقم ۲ ص ۱۰ .

<sup>(</sup> ٣ ) كتاب الاحكام ص ٢٣٨ .

اما بالنسبة الى طريقة الفتح فان اغلب اقاليم السودان قد دخلت في المهدية طواعية واعلن أهلها الانخراط في سلك انصارها ورفعوا راية الثورة وصاروا في عداد الانصار ولم يبق ليصير في حكم الصلح بالوجه الذي سلف الا مدن قليلة سلمت بعد حصار كالابيض وبعض الاقاليم التي وجهت اليها الجيوش من الخارج للفتح ولم يكن لاهلها نصيب كبير في الجهاد كاقليم دنقـــلا • وبالنظر الى أن أهل هذه المدن والاقاليم كانوا مسلمين اساسا واعتبروا منذ أخذوا البيعة في عداد الانصار فقد حــق لهم ان يتمتعوا بكافة الحقوق التي يتمتع بها المسلمون ، أي أنصار المهدى ، ولم يكن بالتالي وجه لاعتبارهم خلاف ذلك ولم يكن بد من ان تصير أراضيهم أراضي عشور لا اراضي فيء٠ والحق ان امر الفيء لم يطبق بالوجه المنصوص شرعا الا فيما يختص بالمدن وبالذات في منقولات المدن كما حصل بالنسبة لاموال الابيض وكبكابيـة ٠ أما أراضي المدن فلم تكن مهمة لان الانصار تركوا هذه المدن وانشأوا مدنهم الخاصة بقربها • والمفروض في الفيء ان يكون ما يخضع له خالصا لبيت المال وليس للمحاربين نصيب فيه كما هو الحال بالنسبة للغنيمة ، الا أن المهدى قد تجاوز في ذلك وجعل للمحارب نصيباً ، وذلك من باب الاحسان ، يقول المهدى في ذلك مخاطبا الانصار بصدد اموال الابيض: « مع انكم ليس لكم حق ولا نصيب لكم في مال الابيض قطعا من جهة كونه غنيمة لانه مما افء الله به علينا لكونها فتحت بغير قتال فماله كله فيء لبيت المال خاصة وانما كان اعطانا لكم منه فمن باب الفضل والاحسان فقط » • (١)

وقد جاء فى فتوى صدرت من قاضى الاسلام ان جميع أراضى دنقلا فىء لاعتبار ان هذا الاقليم قد فتح بالصلح دون حرب الا ان الخليفة ترك لكل شخص ما عليه من ارض تفضلا منه واحسانا ثم عقب على ذلك بقوله: « وأمرها » ( يقصد الارض ) عند ولى الامر مخير فيها يضعها حيث شاء » وينبغى هنا أن نذكر أن المهدى قد وجه جيوشه المرابطة فى اقليم بربر لفتح دنقلا وجعل على رأسها محمد الخير عبدالله خوجلى » فلما تقدم الجيش انسحب المصريون وسلم الاهالى دون مقاومة أو معارضة ، ويبدو من هذا ان جانب المعارضة أو الحرب لم يكن قائما من قبل اهل الاقليم وعلى ذلك فان

<sup>(</sup>١) كتاب الاحكام ص ١٦/٦٧ .

حكم الفيء أو الغنيمة ينتفي منه على الأقل من الناحية النظرية • ثم أن وضع هذه القاعدة للاقليم كله وأخذ الاراضي كلها لم يكن يعنى الا تشريد الآلاف دون مبرر كاف وخلق مشكلات سياسية واجتماعية واقتصادية لا داعي لها • ثم لمن تعطى هذه الاراضي اذا أخذت من أهلها وكيف يكون اخذ ارض اقليم باكمله مع أن أهله باقون • لذلك اخذ المهدى والخليفة خطا عمليا وهو أقسرار كل على ملكه الخاص وقد سموا ذلك احسانا منهم • وبالاضافة الى ما يأتي عن طريق الحرب اعتبرت الاراضي التي لم تثبت ملكيتها لاحد وكل الغابات والاشجار والمشارع والمراكب من باب الفيء •

#### الفنيمسة: -

وهى مال أو غيره تؤخذ اصلا من العدو اثر قتال ، وقد عرفت بهذا الوجه في الاسلام • وقد أخذ المهدى ثم الخليفة بهذه القاعدة وطبقاها اثر كل واقعة من وقائع المهدية • ثم توسعت حالات الغنيمة مع مضى الوقت حتى شملت ، مع القتال ، انماطا مختلفة من المواقف ، منها :

- أموال المدن المفتوحة بالقتال مثل مدينة الخرطوم ومدينة بربر (١) •

- أموال المحاربين للمهدية والهاربين منها • وقد أورد النور ابراهيم هذه الحالة بصراحة فى خطاب منه الى الخليفة عبد الله (٢) • وجاء فى خطاب من الاخير قوله: « الجعليون الهاربون من الجهاد يجرى تغنيمهم مما ملكت ايديهم من اطيان ورقيق ومواشى وخلافه حتى نساه واولاده (٣) » وهو أمر بلغ حدا مبالغا فى منحاه كما ترى •

- ــ أموال مستخدمي حكومة الترك في السودان (٤) •
- ــ أموال الذوات والبيوت الكبيرة من التجار في المدن المفتوحة (٥)
  - ـ أموال الحكومة مطلقا ومتعلقاتها (٦) ٠

<sup>(</sup> ١ )؛ المرشد رقم ٧٧٤ ، ٦٦٥ ، ١١٩ .

<sup>·</sup> ٢/١٩/١ مهدية ١/١٩/١ ·

<sup>،</sup> ٢٥/١٩/١ مهدية ١/١٩/١م٠

<sup>(</sup>٤) المرشد رقم ٦٣١ ، مهدية ٢/١٩/١.

<sup>(</sup>ه) المرشد رقم ١٣١٠

<sup>(</sup>٦) المرشد رقم ٦٣١.

- م أموال التجار الذين يفدون من الخارج بغير ترتيب مع سلطات المهدية وهو ما عبر عنه النور ابراهيم بامتوال تجار الكفرة (١)
  - أموال اثرياء الحرب (٢) ٠
  - \_ الاموال التي يخرج بها الهاربون من المدن المحاصرة (٣) ٠
    - \_ الاهالي الذين لا يصدقون في اتباع المهدية (٤)
- ـ أموال المرتد أى الذى يرجع عن ايمانه بالمهدية وقد جـوز المهدى اخذ بعض ماله او تغنيمه كاملا .
- أموال النصارى والترك (٥) ويستثنى منهم اولئك الذين سلموا قبل واقعة هكس وصلح تسليمهم (٦) •
- أموال الذين يغيرون على الحدود بغرض النهب كحدود الحبشة (v).
- \_ أموال المرتكبين للموبقات كالخمر والتنباك ، والامر فيه أن يؤخذ بعض مال المرتكب اولا ثم باقية ان عاد الى فعله مرة اخرى •
- \_ كل متعلقات الحرب كالاسلحة والجهادية وكالخيول والبغال اذا كانت ملك العدو (٨) ٠
  - \_ مجاسفات العربان (٩) ٠
- جميع المواضع التي تنتج مصالح عامة للمسلمين كالعصاصير
   والوكالات والطواحين بمدينة الخرطوم (١٠) ٠

<sup>(</sup>١) المرشد رقم ١٩٤٤ ، مهدية ١٩/١٤.

۲) مهدیة ۱/۱۹/۱ .

<sup>(</sup>٣) مهدية ١١٩/١/١٠ .

<sup>(</sup> ٤ ) الاحكام ص ٣٧ .

<sup>(</sup>٥) المرشد ٤٩) الاحكام ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>٦) المرشد رقم ٢٢٥.

<sup>·</sup> ١٦٠٩ المرشد رقم ١٦٠٩ .

<sup>(</sup>٨) المرشد رقم ٢٣٨.

<sup>(</sup>٩) المرشد رقم ٢٢٥.

<sup>(</sup>١٠) المرشد رقم ٦٢٨٠

وانك ان نظرت في هذه الانماط تجد انها قد اضافت الى القتال عقوبات اقتصادية على المخالفين والمناوئين لنظام المهدية وعلى المتوقفين عن الجهادوعلى من يخرجون عن النظام كالمغيرين على القبائل أو على الحدود ومن يتعاطون المحرمات كالخمر و واهم من ذلك كله اعتبار اموال الدولة ومتعلقاتها كالات الحرب وكل ما ينتج مصلحة عامة كالطواحين والعصاصير غنيمة و

والحكم في الغنيمة انها تخمس فيصير خمسها للامام ليصرفه على الاوجه المنصوص عنها بينما يصير الباقي للمحاربين فيقسم عليهم وهذا نفسه قد نظم في المهدية بحيث ذهب الخمس لبيت المال ليكون في جمسلة ما يصرف على أوجه الصرف العام حسب توجيه المهدى والخليفة ووفق ترتيبات بيت المال و وقد صار لهذا الخمس وجه صرف معين على عهد الخليفة عبدالله وصارت ادارته ادارة مستقلة هي بيت مال الخمس الذي كان يصرف منه على أهل بيته واخصائه و أما الاربعة الاخماس فكان التصرف فيها وفق موقف المحاربين ، فاذا كانوا من العربان أو الجماعات التي جاءت لتشترك في القتال ثم تعود بعده وزع عليهم ما يخصهم ، اما اذا كانوا من الانصار المسجلين في سجلات بيت المال ويصرف عليهم منه فلا يقسم عليهم وانما يضاف لبيت المال فيه بانه اذا كان المحاربون من المنقطعين عن الجهاد وليست لهم حرفة غيره فيه بانه اذا كان المحاربون من المنقطعين عن الجهاد وليست لهم حرفة غيره فتجمع الغنائم في بيت المال وتصرف دوريا اما اذا كان المحاربون من ذوى الحسرف وقد اجتمعوا ليقاتلوا فتقسم عليهم الاربعة الاخماس ويحتفظ الخمس في بيت المال(۱) و

وعلى أى فان التصرف فى اراضى الغنيمة كان يتم بواسطة بيت المال ولم يكن هناك فسرق بينها وبين اراضى الفىء ولذلك فاننا نريد ان نعالج ادارتهما معا .

## شبه الغنيمة: \_

تعتبر هذه الحالة حالة مؤقتة يصير فيها المال ــ سواء كان نفدا أو منقولا أو أرضا أو عقارا ــ امانة بطرف بيت المال او العامل حتى يقطع فيه بوجه: اما ان يصير بلا علة ويعاد الى صاحبه او يصير غنيمة ويؤول الى بيت المال • (١) المرشد رقم ٦٠٩ .

## أراضي الغنيمة والفيء: \_

حاز بيت المال الاراضى التى آلت الى المهدية بحكم الغنيمة او القىء ، وهى الاراضى التى كانت تابعة للحكومة السابقة او التى لم تسبق ملكيتها لاحد والاراضى التى كان يمتلكها الترك والنصارى واغلبها كان فى الخرطوم والكاملين ودنقلا والحلفاية والفتيحاب(١) • ثم هناك اراضى المدن كمدينة الخرطوم ومدينة الابيض وبربر • ويجدر بنا ان نلاحظ ان الاراضى التى تخص الاهالى فى المناطق المقتوحة قد اعطيت لاصحابها بحكم انهم اصبحوا انصارا •

كيف كان يتم النظر في أمور الارض على الصعيد الادارى وما هي الاجهوزة الادارية التي أوكلت اليها هذه الامور ? يلاحظ من الوثائق التي وقفنا عليها ان المبادىء والاسس كانت توضع في القمة وتصدر باسم المهدى ومن بعده الخليفة ، اما امور التنفيذ فقد اعطيت لجهازين هما الجهاز القضائي والجهاز المالي المتمثل في بيت المال ، وبالاضافة الى هدذين الجهازين كان المهدى والخليفة يعهدان بعض القضايا والمنازعات لاشخاص يعينون من قبليهما ، ومثال ذلك : ان الخليفة عبدالله ندب عبد المولا صابون امير الجهادية للنظر في نزاع بين بعض الجهادية وبين قبيلتى الفتيحاب والزنارخة حول ارض قرب أمدرمان(٢) ، ومثله ان الامير مساعد قيدوم ارسل عبدالله اباسن الى نقطة الصفية للنظر في نزاع بين الشكرية والفليتة(٣) ، وفي حالات الخرى كان المهدى والخليفة يتصلان بعامل المنطقة او اميرها فيعهدان اليه المرى ومن ذلك توجيه الخليفة عبدالله الى محمد الخير عبدالله خوجلى بصدد أراضي دنقسلا (٤) ،

#### الجهساز القفسائي

يرأس هذا الجهاز قاضي الاسلام وهو مسئول مباشرة امام المهدى

<sup>(</sup>۱) قلت: انظر: هولت: دولة المهدية ص ٢٣٨ وانظر ونجت: تقرير عن السودان المصرى ١/٢٠٠/١١ مخابرات مصرية ١/٢٠٠/١١/٣ وانظر مهدية ٢/٥/١٥/١ وانظر مهدية ٢٣٥/١٥/١ ، ٢٣٩ مهدية ١/٥/١٥/٢ ، ومادر رقم ١ ص ٣ .

<sup>(</sup>۲) مهدیة ۲/۱۰/۰۹ .

٠ ٢٦٩/٣/١ (٣)

<sup>(</sup> ٤ ) صادر رقم ٢ ص ١٥ .

والخليفة من بعده ، وكان عمله يقوم على أمرين اولهما رئاسة المحكمة الكبرى بأمدرمان ، وهو بذلك رأس ادارة القضاء وقمة الهرم القضائى ، وثانيهما الافتاء وابداء الرأى فى المسائل الدينية التى تعرض عليه ، وكان قاضى الاسلام فى عهد المهدى قليل الاهمية فى ميدان الافتاء لان المهدى نفسه كان يقوم بالتشريع والافتاء ، الا أن أهميته قد زادت فى عهد الخليفة عبد الله الذى لم يكن فى مرتبة المهدى من حيث الفهم وادراك مسائل الشريعة ، ولذلك صارت أغلب الفتاوى فى شأن الاراضى تصدر فى عهد الخليفة من قاضى الاسلام ، وقد اشار الخليفة الى عماله باتباع ما يصدر عن قاضى الاسلام فيما يخص الاراضى (۱) ،

وفى مجال النظر فى القضايا اتبع اجراءان ، اولهما ما كان بصدد الاملاك الخاصة ، ففى هذه الحالة كانت الدعاوى تعرض على قاضى الجهة مثلها مشل الامور الاخرى التى يتنازع حولها الناس (٢) ، وقد امر المهدى بالا يتعرض الامراء أو العمال الى احكام القضاة بالالغاء أو التعطيل ، يقبول المهدى فى خطاب : « انه على حسب امر القاضى بارجحية حكم ابى حسن مزمل فينبغى لكل ناظر فيه أن يعتمده وينفذه ولا يناقضه بسماع دعوى مع خصمه فى الاطيان المبينة باعلامه حيث ان القاضى اعتمده ونفذه والسلام » (٣) ، وقد سار الخليفة عبدالله فى نفس الاتجاه وجعل المقضاة سلطة النظر فى دعاوى الافراد ومنازعاتهم حبول الارض ، اما دعاوى الاراضى التابعة لبيت المال العموم، أو التى كان بيت المال طرفا فيها فقد كانت تذهب لامين بيت المال بالجهة أو نائب الشرع الذى يعمل به وعن طريقهما يعرض على أمين بيت مال العموم، يقول الخليفة فى خطاب الى عامله ببربر عثمان الدكيم ، وهدو بتناريخ يقول الخليفة فى خطاب الى عامله ببربر عثمان الدكيم ، وهدو بتناريخ يقول الخليفة فى خطاب الى عامله ببربر عثمان الدكيم ، وهدو بتناريخ يقدول الخليفة فى خطاب الى عامله ببربر عثمان الدكيم ، وهدو بتناريخ

« نعلم الحبيب كان سابقا تحرر لكم بعدم الدخول في الغنائم وما يخص بيت المال وعدم سماع دعاوى الاطيان والدما بجهتكم لانها مواد جسيمة تحتاج للتدقيق ، وايس لنا قصد من ذلك الا استقامة الامور واجرائها على

<sup>(</sup>١) مهدية ١/٥/٥/١ .

<sup>·</sup> ١/٥/٤٢/١ مهدية ١/٥/٤٢/١ .

<sup>(</sup>٣) صادر ١ ص ١١٠٠ .

الوجه المرضى المخلص عند الله تعالى • والى الآن كذلك لا تتداخلوا فى أمور العنائم ، وما يخص بيت المال يكون بواسطة الحبيب النور ابراهيم ، وما يخص الدما والاطيان يصير احالته الى المحكمة هنا بالبقعة لنظر حكم الله فيها ، لازم من ذلك ياحبيبنا ، وهذا تأكيدا لما سبق لتعملوا به ، هذا والسلام » (١) ويقول فى خطاب الى محمد ابوفاطمة ببربر وهو فى نفس التاريخ : « مادام سبق التحرير لكم بعدم سماع دعاوى فى الغنائم بطرفكم وكذا دعاوى الاطيان والدما وامرناكم بان امور الغنائم وما يخص بيت المال يكون بواسطة الحبيب النور ابراهيم بدون مشاركة واحد فيه ودعاوى الاطيان والدما تكون احالتها للمحكمة بهذا الطرف عندنا لنظر حكم الله فيها لانها مواد جسيمة فمازلتم فكونوا على ذلك ولا تتعرضوا للدعاوى المخورة • لازم من ذلك ياحبيبنا ، هذا والسلام •

تحشية: حبيبى ولو انه سبق التحرير لكم منا قبلا في هذا الخصوص لكن هذا تأكيدا لما سبق ولاجل زيادة الايضاح لزمت التحشية والسلام » (٢) وقد أرسل الخليفة أوامر مماثلة للامير عثمان دقنه بالشرق (٣) مما يدل على أن الامر امر عام واجراء مركزى و

# بيت المال

تدخل الارض في اختصاص بيت المال لانها ثروة ولان هذا البيت هـو الداة المهدية فيما يخص المال ، وقـد ظل بيت المال هو المنوط بها ، اما بوجه اداري خاص كما هو الحال بالنسبة للاملاك الخاصة حيث يحصل بيت المال عنها على الزكاة ، او بهيمنة شاملة كما في أراضي الغنيمة والفيء ، لان البيت يباشر حقوق التملك والانتفاع بشـكل مباشر ، اما جانب المنازعة بين الناس حـول الارض فقد عهد الى القضاء ، كما سبق القول ، لان المنازعات من اختصاص قاضي الاسلام ومساعديه ولا يدخل في تنظيم دخل الدولة والصرف وانما في الموازنة بين حقوق الخاق والفصل بينهم .

۱۲ صادر رقم ۱۶ ص ۱۲ .

<sup>(</sup>۲) صادر رقم ۱۱ ص ۱۲ .

<sup>·</sup> YY1/41/1 ( T )

لقد أنشىء بيت المال فى وقت مبكر من تاريخ المهدية لمناظرة دخل الدولة والصرف منه ، وكان هذا الدخل يتكون من عدة ابواب ، اولها زكاة الفطر ، وهى مفروضة على كل مسلم وتدفع مرة واحدة فى السنة يوم عيد الفطر ، وثانيهما الغنائم بأنواعها وانماطها التى سلفت ومنها المال والارض ، وثالثها العشور ، وهى تفسرض على البضائع ، ورابعها سلع ذات اهمية اقتصادية كالصمغ وسن الفيل ، وخامسها ما يدخل فى باب الفىء والمصادرات كالمراكب والمشارع والدور المؤممة والغابات ثم هناك الزكاة المفروضة على انتاج الاملاك الخاصة وهى عشر او نصف عشر ، اما مصروفات الدولة فكانت فى الصرف على الجيش وعلى عمال الدولة وموظفيها وعلى مصروفات متفرقة ،

وكان بيت المال في أول الامر ادارة موحدة عليها أمين واحد هو أمين بيت المال ، ثم قسم الى وحدات متخصصة أهمها بيت مال العموم وله فروع في الاقاليم ، وكان دخل هذا البيت الرئيسي هو زكاة الاراضي الواقعة شرق النيل الازرق وغرب النيل الابيض حتى حجر العسل • وكان يصرف منه على الجيش والموظفين • ثم هناك بيت مال الملازمين ويأتى ماله من الجزيرة ودخله مخصص للصرف على الملازمين وهم فرقة قــوية من الجيش بقيــادة عثمان شيخ الدين • ثم بيت مال الفيء بقيادة محمد بشير كرار وبيت مال الترسانة وبيت مال الحربية الذي يأتي دخله من جنائن الخرطوم والسواقي المتاخمة للخرطوم وسن فيل الاستوائية ، وهو مكفل بالصرف على الترسانة والورشة الحربية • وبيت مال الظبطية الذي يأتي دخله من ضرائب المحلات التجارية وغرامات وغنائم القمار والخمر ومخالفات السوق ، وقد خصص دخله للصرف على مرتبات محكمة السوق ومنزل ضيافة الامير يعقبوب وعلى بناء سبور أمدرمان • ثم هناك بيت مال الخمس ، وهو يقوم في الاصال على نصيب الخليفة من الغنائم اى الخمس ثم اضيفت اليه ابواب اخرى للدخل كالفائض من دخل العمالات وايراد الجزائر وأراضي الغنائم والعشور المفروضة على البيت يذهب للصرف على بيت الخليفة (١) ٠

<sup>(</sup>۱) مخابرات مصرية ۱۱/۳/۰۰/۱۱

والذي يهمنا من هذا الترتيب هو وضع الارض وما تنتجه للدولة والله جنائن الخرطوم والسواقي المتاخمة لها ، وهي من أراضي الغنيمة قد أضيفت الى بيت مال الحربية ، وكما لاحظنا من قبل فقد كانت للجنائن ادارة متخصصة تابعة لامين بيت مال العموم و أما اراضي الفيء فقد كانت تابعة لبيت مال الفيء ، بينما كانت أراضي الغنيمة تتبع ادارات خاصة في بيت المال العمومي أو بيوت المال في الاقاليم و ولكن أعيد النظر في ذلك وأضيفت أراضي الغنيمة الى بيت مال الفيء ، واليك هذه الوثيقة الهامة والتي تشير بوضوح الى ضم أراضي الغنيمة الى بيت مال الفيء : ــ

« فصدرت لنا الاشارة الكريمة باتباع ما يصدر من قاضى الاسلام ٥٠٠ وقد تصادف أيضا ورود صورة الافتى الشرعى الصادر من المحكمة الكبرى لبيت مال المسلمين في بيان أوجه الفيء وان أطيان الغنايم جميعها صارت فيء وتبعت للخمس وعلى ذات الافتى مكاتبة من النور ابراهيم أمين بيت المال لنا باتباع العمل به بطرفنا » (١) ٠

باشر بيت المال استغلال الارض وما عليها من عقار ، وكان أول ما بدأ به الاستغلال أراضى النصارى والترك التى صادرها المهدى وعقارات المدن ومنقولاتها ، وقد أقر المهدى كما سلف القول مبدءا جعل كل أملاك المدن المفتوحة كالخرطوم وبربر غنيمة وأملاك المدن التى أخذت بغير قتال كدنقلا وكبكابيا فيئا ، وقد أصدر أمرا بصدد عقارات الخرطوم ضم به كل المواضع التى تنتج المصالح العامة لبيت المال كالدكاكين والوكالات والعصاصير والطواحين والبنوك (٢) ، ثم أصدر أمرا آخر يقضى بأن تكون اموال الميرى والذوات والبيوت الكبيرة ومن ضمنها العقارات الى بيت المال (٣) ،

والامر بالنسبة لعقارات المدن المفتوحة غير معروف لدينا وليس في الوثائق التي وقفنا عليها شيء عنها ، ماعدا مدينة الخرطوم ، اذ حفظت الوثائق شيئا عن عقاراتها وعن جنائنها وعن نصيب المدينة وحقها في الحياة وقد نزل كبار الانصار في قصور الدولة وقصور الاعيان في حي المسجد ، أما أهالي الخرطوم فقد جمعوا في الطرف الجنوبي من المدينة والمسجد ، أما أهالي الخرطوم فقد جمعوا في الطرف الجنوبي من المدينة والمسجد ، أما أهالي الخرطوم فقد جمعوا في الطرف الجنوبي من المدينة والمسجد ، أما أهالي الخرطوم فقد جمعوا في الطرف الجنوبي من المدينة والمسجد ، أما أهالي الخرطوم فقد جمعوا في المربة وقد عليه المدينة والمدينة والمد

<sup>·</sup> ١٧٥/٥/١ مهدية ١/٥/٥/١ .

<sup>(</sup>٢) المرشد رقم ٢٢٨٠

<sup>(</sup>٣) المرشد رقم ٦٣٢.

وقد خصص قصر الجاركوك للمهدى الذى كان يحل به كلما زار المدينة ، وقد وقع الاختيار على هذا القصر بالذات لقربه من المسجد ولاتساعه ، أما الخليفة عبدالله فقد نزل فى السراى واحتكر حديقتها ، وقد نزل الخليفة شريف فى مبنى الكنيسة الكاثوليكية بينما احتل ابوقرجه ديوان المديرية ، وقد باشر الانصار بهمة ونشاط ادارة مصالح المدينة التى يحتاجون اليها فعين المهدى قريبه أحمد محمد حاج شرفى ليباشر ادارة الحدائق كما عين خاله طه محمد ليباشر ادارة الترسانة ، وعين عبد الرحيم الطريفى للمحافظة على الجبخانة ومباشرة تعبئة الخرطوش وتصليح آلات الحرب ، وقد دارت المطبعة بعد قليل وصدرت مناشير المهدى وتعليماته مطبوعة ،

وقد عين خالد العمرابي مسئولا عن اهالي الخرطوم الذين نجوا من المذبحة فجمعوا اولا لحصر الممتلكات والغنائم ثم اطلق سراحهم وخصص لهم الطرف الجنوبي من المدينة • وفي مايو سنة ١٨٨٥ أمر الخليفة كل القاطنين في الخرطوم باخلاء المدينة والانتقال الى أمدرمان ، وقد استثنى الاشراف من هذا الامر وكلفوا بطرد من يبقى من الاهالي وسمى ابراهيم البردنين لمراقبة المتخلفين ورفع أمرهم الى الامير عبد الحليم مساعد • ويبدو أن الخليفة كان ، على الاقل في أول الامر ، حريصا على الابقاء على مدينـــة الخرطوم ، فقد وقفت على كتاب منه الى احمد سليمان يقول فيه : « بعلمك اني نبهت غير ما مرة بعدم تهديم منزل واحد من منازل الخرطوم على وجه العموم من غير استثناء واكدت في ذلك غاية التأكيد واعلمتك بانه اذا حصل من أى أحد هدم بيت واحد فاذا لم تستطع منعه خابرني بــ وماتركت لك في هذا الخصوص شيئًا • وقد كنت اظن أنك تقسوم في تنفيذ هذا الامر بهمـــة عالية ولكن بحضوري بالخرطوم ومناظرتي اليه وجدت كثيرا من المندازل مهدوماً بل وجدت البلد في بعض المحلات صار خربا وكل ذلك حصل وأنت بالبلد لا منعت من ارتكب ذلك ولا أخبرتني باقل شيء في هذا الخصوص • على أنه لهم يخف على الله أمر الناس اللذين أجهروا ذلسك لما انه ظاهر على مسأكنهم وقد كان الواجب عليك واللائق بحالك الاهتمام بتنفيذ هذا الامر أول صدوره منا لما أنك تعلم انه لا قصد لي غير اجراء ما فيه مصلحة الدين العمومية وحق تلغرافك هذا أن يأتيني منك أولا قبل خراب البلد لامكان المدراكه » •

لقد صدر هذا الخطاب في أغسطس سنة ١٨٨٥ ، وظاهر منه أن الخليفة لم يكن راضيا عن التخريب كما انه يتهم بعض الأشراف ويأخذ على احمد سليمان سكوته على ذلك • وفي ذلك مايعني ان الاشراف كانوا يقطنون الخرطوم حتى ذلك التاريخ كما يبدو ان بعضهم قد بدأوا يبنون المنازل فى المدينة الجديدة • ثم صدر أمر آخر من الخليفة الى كافة انصار الدين يوجه فيه الى الاستفادة من العقارات ، يقول : « تقدم لنا من الحبيب ابراهيم عدلان يعرف فيه انه من عهد فتوح الخرطوم فيه بعض املاك تخص بيت المال مثل العصاصير والطواحين والدكاكين والبنوك جارين تأجيرها لمن يرغبون وتحصيل الايجار المربوط عليها لبيت المال والآن يذكر ان الوكلاء المعينين بالخرطوم خابروه ان بعض الناس يريدون هــد محلات الايجار المــذكورة وكذلك بعضا من الناسات المؤجرين لامسلاك بيت المال المقدم ذكرها صساروا يتوقفون عن دفع الايجار الى آخر ما ذكره والحال يا احبابنا حيثما ان الاملاك المذكورة معدودة على ذمة الايجار فينبغى ان لا احد منكم يتعدى على هدم محل من محلاتها كلية حيث انه لا اذن في ذلك وكل من يكون مؤجر محـــل أو عصارة أو طاحونة فليدفع ما هو مربوط عليها من الايجار بالغا ما يبلغ ولا يحصل توقف من أى أحد كان منكم ومن يرغب الاستيجار من الآن فصاعد كذلك يدفع ما يربط عليه »(١) .

هذه محاولات للابقاء على عقارات الخرطوم والاستفادة منها ، ولكن هل كان من المتوقع أن تبقى المدينة وقد اتخذت أمدرمان قاعدة ؟ ان انشاء مدينة حديثة بجوار مدينة قديمة لابد أن يسرع بخراب القديمة وزوالها لان المدينة الحديثة تنشأ على حساب القديمة سواء كان ماديا بأخد طوبها وأحجارها وأخشابها كما وقع لمدينة سوبا عند انشاء الخرطوم وللخرطوم عند انشاء أمدرمان او بانتناع الاهمية التجارية او الحضارية كما وقع لمدينة الفسطاط عند انشاء القاهرة ولمدينة سواكن عند انشاء بورسودان ولمدينة بربر التاريخية التى اضعفها ظهور عطبرة ، وفضلا عن ذلك فان اهمال أمر الخرطوم يبدو أمرا منطقيا بعد الخلاف الذى وقع بين الاشراف والخليفة الذي سكناهم هناك يرمز الى عصبيتهم والى مكانتهم العالية ، ومن الملاحظ

<sup>(</sup>۱) صادر رقم ۷ ص ۲۵ .

أن الانصار كانوا على وجه العموم يعزفون عن المدن القديمة لكونها لاتوافق طبيعة تجمعاتهم العسكرية والقبلية وتقسيماتهم ، وقد ظل الانصار بعد فتح الابيض في معسكر الجنزارة الذي انشأوه عندما كانوا محاصرين للابيض ولم يدخلوا الابيض الا بعد الحريق الذي أتى على المعسكر ، وهذا شبيب بما فعله المحاربون العرب عندما انشأوا مدينة الكوفة على مبعدة من مدينة الحيرة ، ويجب أن نذكر أن الخليفة نقم في هذه الفترة على مدينة أخرى قاومت الانصار مقاومة عنيفة وهي سنار وأمر بتخريبها تخريبا تاما ،

وبالاضافة الى هذا العامل جاءت نقمة الخليفة على الاشراف ونقلهم الى أمدرمان ثم نقل المصالح العامة كلها الى العاصمة الجديدة ولم يبق فى المدينة الا عدد من الطوابى الحربية ٠

## ادارة جنائن الخرطوم

كون المهدى ادارة خاصة لجنائن الغنيمة بالخرطوم وولى عليها قريب الحمد محمد حاج شرفى وجعله تابعا لامين بيت المال • واليك أمر تأسيس هــــذه الادارة:

« ان الاعتماد على الله وعليه المعول والتكلان ، وحيث ان من الدى رزقه الله لنا الجناين وتذاكرنا في ذلك مع خليفة الصديق واخوانه ان تقوم بنظارتها وتقوم لكل جنينة قيم يقوم شأنها وتخرج من لم يوافق وتقيم عليها من يوافق مع الشورة في ذلك مع أمين بيت المال احمد سليمان كونه المنوط بذلك والملتزم براحة المسلمين في خصوص ضرورياتهم فليجرى العمل كما اشرنا به المذكور أحمد اميننا في مصالح المسلمين ولزم من أمرنا هذا ان كل من رأيت عزله من جنينة لما رأيت من عدم صلاحيته أن يرجع عما كان فيه ويمتثل حيث ان صلاحه في ذلك ورزق الجميع على الله ، واوصى على المذكور بالهمة الكاملة في هذا الشأن مع الفراغ من الغروض النفسية لارادة رب البرية والانابة الى الدار الاخروية حيث ارانا الله من العبر ما يغنى العاقل ويزهد الفاضل ويصير الكامل ، وأوصى الناظر للامر هذا لا يطمع فيما نهى عنه ولا يأسف على فواته حيث ان ما عند الله خير وأبقى »(١) ،

<sup>(</sup>۱) المرشد رقم ٥٣٩ كتاب الاحكام ص ٦٩ ، مخطوط باريس ٣ ص ٣٥ ـ قلت : التاريخ في المصدر هؤ ١٣٠١ وهذا خطأ لان الرسالة صدرت بعد سقوط الخرطوم في يد المهدى ومصادرة ما بها .

وقد إضاف الخليفة الى هذه الادارة السواقى التى كانت بأطراف مدينة الخرطوم وضواحيها وسمى الادارة الجديدة بيت مال الترسانة والورشية الحربية ، أى ان ما تنتجه هذه الجنائن والسواقى قد خصص للصرف على انورشة الحربية والترسانة ، وقد اتخذ الخليفة هذا الاجراء عند خلق الادارات المالية المتخصصة بحيث تقوم كل ادارة بالصرف من دخل معين على قطاع معين من أوجه الصرف .

لقد تصرف الانصار حيال ارض الغنيمة والفيء بعدة أوجه و فقد أعطى المهدى بعض الانصار قطعا من هذه الاراضى للاستفادة منها دون أن يبين ما يعود على بيت المال من هذا العطاء ويبدو من أسلوب العطاء انه كان عطاءا مؤقت يستغل به الشخص الارض دون ان يمتلكها او يحوز عليها وانما كان ذلك للمتصلين بالمهدى والمقربين اليه ومثال ذلك طين أحمد باشا بالكاملين التى صادرها المهدى بحكم انه من املك الترك فقد اعطاها المهدى الى الطيب نور الدايم ويبدو ان ذلك كان لعلاقته القديمة بعائلة نورالدايم ومحاولة منه لتكريم هذا البيت الدينى ويقول المهدى في خطاب:

ان طين احمد باشا الكاين بجهاتكم قد اذنا اخانا الطيب نورالدايم ان بزرع فيه ان أراد زراعته من نصو الاوامات وغيرهم فلا يتعرضه احد فيما يريده وباى جهة منها شاء فليزرع كهايته ـ ٢ ربيع أول سنة ١٣٠٢(١) ٠

وقد فعل مثل ذلك الخليفة عبدالله ، واعتبر هذا الاجسراء من باب الاحسان والتفضل • وهناك سجل في دار الوثائق يسمى دفتر الاحسان سجل فيه كتاب المهدى والخليفة الخطابات التي صدرت منهما في هذا الباب في موضوع الارض وغيره •

ويبدو أن العطاء بهذا الوجه كان كثيرا • وقد تضايق ابراهيم عدلان أمين بيت المال من كثرة المستفيدين منه فقيده في حدود من يحملون أوامر مكتوبة بها من المهدى أو الخليفة(٢) •

<sup>(</sup>۱) صادر رقم ۱ ص ۳ .

<sup>(</sup>٢) مهدية ١/١٩/١ ٠

وفى حالات أخرى أعطيت أراضى بيت المال الى الجهادية وعامة الانصار دون مقابل حتى يستفيدوا من محصولها فى المعايش وفى علف الخيول ومثل ذلك ما أعطى للجهادية بقرب أمدرمان (١) وبعض الاطيان التى استولى عليها الانصار فى القاش بعد فرار اهلها الى سواكن والدقا (٢) ومنه أطيان ولد الفحل بجزيرة الحلفاية التى غنمت وأعطيت للامير عبد المولا صابون (٣) وهناك عدة سواقى ومساحات شاسعة من أراضى بيت المال أعطيت للانصار بمنطقة دنقلا ودار الشابقية (٤) ، وتحتفظ دار الوثائق المركزية بمجموعة كبيرة من سجلاتها السنوية وهذا النوع من العطاء لا يحصل بيت المال على نصيب من انتاجه ، مثله فى ذلك مثل ما يعطى من باب الاحسان والتفضل لمن يرى المهدى أو الخليفة أنه أهل لذلك .

وكان من أرض الغنيمة أو الفيء ما يعاد لصاحبه اذا ما عفا عنه المهدى أو الخليفة وأمرا بأن تعاد له ممتلكاته ، وفي هذه الحالة لا يحصل بيت المال من انتاجه الا على زكاة الحبوب باعتبار انها في حكم الملك الخاص •

وفيما عدا هذه الانماط الثلاثة كان بيت المال يباشر الاستغلال ، وهو يكون بواسطة أناس يزرعون الارض ويعطون جانبا من المحصول لبيت المال حسب نظام كان يعرف بالتزرعة ، وهو أن يقسم المحصول بين صاحب الارض وبين الفلاح الذي يقوم بزراعته ، وقد ترك تحديد نصيب بيت المال لتقدير الامير أو العامل او الامين الذي يباشر أمر أراضي الاقليم ، وبالطبع فان نصيب الخزينة كان يرتفع كلما كانت الارض خصبة وزاد الطلب عليها من قبل المؤجرين ، ففي خطاب الى على مريمي يقول الخليفة : « حيث ان اطيان الغنائم بجهتكم كثيرة جدا وتركها سدى لا يصح فينبغي ان تزرعدوها بمعرفتكم بالنصف لبيت المال وتحرروا لنا كشف بمقدارها جميعا من زراعة وسواقي ، ، ووضحوا كل شخص يزرع ساقية او بلاد من اطيان » (٥) ،

<sup>(</sup>۱) مهدية ٢/١٥/٥٠ .

<sup>(</sup>٢) مهدية ١/٥/٥/١ .

<sup>(</sup>٣) صادر رقم ٢ ص ١١٦٠

<sup>(</sup> ٤ ) أنظر خطاب عبد الدايم بدر الى يونس الدكيم ادناه .

<sup>(</sup>٥) صادر رقم ۲ ص ۱٦٨٠

ويقسول في خطاب الى العباس بدر « وحيث ان الاطيبان الموضحـــة بعاليه هي بجهتكم فينبغي تزريعها بمعرفتكم لمن يرغبها سواء كان بالنصف أو الربع لبيت المالُ » (١) وفي مكان آخر نجد ان بيت المال حصل على ثلث المحصول: « واعطاهم النور ابراهيم باعطاهم والمزارعين ثلثي محصول مزارع اطيانهم الغنيمة واكتفينا لبيت المال ثلث المحصول فقط • واصل الطين فضل تحت حيز بيت المال لعدم وجود أمر كريم بالعفو عنه » (٢) .

وفي حالات اخرى نجد الاوامر تشير الى تأجير الاراضى الى منتفعين بدون ذكر الانصبة ، وبالطبع فان تحديد المقدار قد ترك للمسئول المباشر . ان نصيب بيت المال من محصول ارض الغنيمة والفيء كان وافرا ، وهناك بيانات كثيرة عن مقاديره في المستندات المالية المحفوظة بدار الوثائق • وقد رأيت أن أنقل البيانات التالية على سبيل الاستدلال: \_

يذكر محمد خالد زقل عندما كان عاملا على دنقلا انه اتفق مع رؤساء المنطقة على تحصيل المربوط عن دار الشايقية ودنقلا وسكوت والمحس فبلسغ ما يخص بيت المال من الزكوات ١٤ ألف اردب وما بلغه من الفيء ٠٠٠ ألف اردب (٣) • وبذكر في خطاب آخر انه مرسل الى الخليفة (٣) ألف اردبا منه (٤)

والحفير ، كان في سنة ١٣١٣ يبلغ ٣٤٩٠ قطعة ، وانها كانت في سنة ١٣١٠ تبلغ ٣٥٢ قطعة ٠

وقد اخترت من محررات بيت مال دنقـــلا هذا المحرر لبيان مقـــدار الاراضي وطريقة التصرف فيها: ــ

بعد الديباجة : سيدى انه على مقتضى امر سيادتكم الصادر للداعى رقيم ٤ رجب سنة ١٣١٠ شرحاً على الوارد للسيادة من بيت مال العموم قـــد تنبه بتحرير كشفين احدهما بالاطيان والسواقي العادية والنخيل الكاين بجهة

<sup>(</sup>۱) صادر رقم ۷ ص ۶ .

<sup>- ¥1/11/1 (</sup>Y)

<sup>(</sup>٣) مهدُية / / (٤) مهدية / / . ٣٧

دنقله من واقع الكشوفات الموجودة ببيت المال سنة ١٣٠٩ ما هي الأطيال يتوضح عنها الموجر لغاية تاريخه قلم وصفه الاجره ومقدارها والمعتبر أخذه عليها باسما الناسات الموجرين والخالية عن الايجار قلم ودواعي فضولها بدون ایجار والسواقی پتوضح عنها ان بها جناین ام لا وماهو مقرر اخذه عليها سنويا واصحاب ملكها والنخيل باسما أربابه والمعتبر فيه وكشف تاني بمقدار المراكب الموجودة ويتوضح بها القديم لغاية سنبة ١٣٠٩ وما استجد بعده ما هي ذوات الحمايل توخذ قلم ويتوضح ما هو داخل من ثمراتها لبيت المال ومعادى المشارع الصغار قلم وما هو مقرر اخذه عليها بوضاحة اسسا اربابها اسم اسم مركب مركب معدية معدية لاخره والحال سيدى انه ما كان كشف الاطيان والسواقى الموجودة ببيت المال وجد الغاية سنة ١٣٠٥ بمقدار العدد فقط ولايعلم فيه الماجرين والخالية عن الايجار كان صار تعيين مخصوصين للجهات ونسخ لهم صورة الوارد من بيت مال العموم للوقوف على حقايقها والاجرى بحسب الصفة المطلوبة فقد كان واحضروا كشوفات بجميع الاطيان والسواقي العادية بجيهات دنقله بما فيه الموجودة ببيت المال لغاية سنة ١٣٠٥ واتضح من الكشوفات ان مقدار اطيان السواقي عدد ٣١٣ (وكسور) (١) فالجميع بهم جناين ومنه الماجر عدد ١٢ (وكسور) (١) والمزروع بمعرفة الانصار عدد ٦١ ( وكسور )(١) وزراعة الاهالي بدون أجره عدد ٢٦(٢) ( وكسور )(١) والبور الخالي عن الايجار لعدم وجمود الراغب لهم بسبب عدم نتاج المحصولات بهم لجهات اطيانهم عدد ٢١٣ ( وكسور)(١) والاطيان عدد ٧٧ ( وكسور )(١) منه الماجر عدد ٥ وزراعة بمعرفة الانصار ولم مور عليها الاجره عدد ٣ وزراعة الاهالي بدون أجره عدد ٢١ والبسور الخالي عن الزراعة لداعي عدم وجود الراغب بسبب عدم نتاج المحصولات بهم عدد ۸ (وکسور) (۱) مجملة هذا وهذا سواقي عدد ۳۱۳ (وکسور) (۱) والاطيان عدد ٧٧ (وكسور) (١) ويتحرر بذالك كشف مخصوص وايضا تحرر بمقدار النخيل وبلغ مقداره عتدد ٤٠٨٠١ (وكسور )(١) من واقع

<sup>(</sup>۱) تذكر الوثيقة هنا الكسور بالرمز الحرفى وقد استبدلنا ذلك بالاشارة بلفظ كسور .

<sup>(</sup>٢) يبدو انه كتب ٢٧ ثم عدله الى٢٦.

مفردات الاسما خط خط ومن ذلك جارى تسليم حقوق الاهالى الذين گانوا متغيبين حال درج نخيلهم ضمن الفيء ويحضروا من غيابهم بمقتضى اوامسر سيادتكم المشار بالتسليم طبق اشارة سيد الجميع خليفة المهدى عليه السلام واما المعتبر على النخيل وهو انه لم معتبر عليه شيء بل ان عند حلول كل اوان المحصولات جارى تحصيله بحسبما ينتج من النخيل عند المندوبين بالجهات ويورد منهم بشمون المركز كما واضح مقدار المتحصل من ذالك بقرين كل خط واما المتحصل من نخيـل الفيء بخط سكوت جارى صرفــه لانصار الرباط بصوارده وايضا تحرر كشف بمقدار المراكب الموجودة وبلغ قدرهم ٢١٧ منها ذوات الحمايل عدد ١٤٤ الى القديم لغاية سنة ١٣٠٩ عدد ١١٣ والمستجد بعده عدد ٣١ ومعادى المشارع الصغار عدد ٧٣ منها القديم لغاية سنة ١٣٠٩ عـدد ٥٥ وما استجد بعده عـدد ١٨ واما المراكب ذوات الحمايل ليس داخل من ثمراتها شيء لبيت المال الداعي عدم خدامتهم بامتعة برانية وفضولهم فقطا لنقل ارزاق المجاهدين من فروع الجهات لحد المركز وكذا معادى المشارع الصغار لم مقرر اخذه عليها شيء لكون واصل شيأهم من اصحابهم على قبول الاجر احتسابا لمرضات الله تعالى في تعــدية الانصار والاهالي ١٥٠٠٠٠ (١) وتعديهم للاهالي ارباب السواقي الذين موجود تحتهم المعادي من الشرق الى الغرب والجزاير جاري تحصيل من كل ساقية عمرانه من سواقي الجزاير اربعة عشرة قراريط سنوي ومن سواقي بر الشرق في كل ساقية ٣ قراريط ومن سواقى الغــرب عن كل ساقية قيراطين يورد لبيت المال وهكذى جارى التحصيل من السواقي العطلانه من كل ساقية قيراط واحد بحسب نتاجاتهم وهلم على هدذا المنوال اما السواقي الخالية من التعديات لم يقرر عليهم شيء هــذا ولذا اقتضى عرضه لسيادتكم والشــلاثة كشوف أى كشف الاطيان والسواقى وكشف النخيل وكشف المراكب قادمين من طیعه نروم من بعد تشریفهم بانوار المطالعة یجری ما یوافق برای انسیادة هذا سیدی والسلام (۲) ٠

<sup>(</sup>١) هنا كلمة غير واضحة .

<sup>(</sup>۲) مهدية ۲/۲/۲۳ .

ذكرنا ان بيت المال كان يحصل على العشر او نصف العشر من محصول الاراضى المملوكة للافراد وانه كان يحصل مقدارا من محصول اراضى الفىء والغنيمة و ولكن كيف كان يتم ذلك ? كان يتم ذلك عن طريق أناس يعهد اليهم الامر من قبل بيت المال وهم يسمون عمال الزكوات أو عمال الحقوق وهم تابعون لبيت المال ويتلقون مرتبات اسوة بسائر من يعملون في سسلك الدولة ، اى ان دخلهم لم يكن مرتبطا بمقدار ما يحصلون ولم يكن لهم جعل مما يجمعونه ، وهذا بخلاف ما كان سائدا في التركية وما هدو سائد الآن ، اذ ان لشيخ القرية نصيب مما يجمعه من ضرائب الارض والنبات ، وربما اوكل أمين بيت المال او الامير جمع الزكوات من المحاصيل لاعيان المنطقة وشيوخها فيجمعونها لبيت المال دون ان يكون لهم نصيب منها وشيوخها فيجمعونها لبيت المال دون ان يكون لهم نصيب منها وشيوخها فيجمعونها لبيت المال دون ان يكون لهم نصيب منها و

وتفيدنا الوثائق بجملة من المشاكل التي اعترضت عمال بيت المال عند تحديد ما يخص بيت المال • فعامل الجزيرة الذي سلفت الاشارة اليه يسال المهدى عن الانصبة بالنسبة للذين يعملون في ساقية واحدة وتختلف علاقاتهم في العمل بما يؤثر في الانصبة ويرد عليه المهدى : « فان الساقية ان كانت لرجل واحد فتوخذ منها الزكاة اذا بلغت ما فيه النصاب كالمشروع ، فاذا كانت لجماعة مشتركين فيها وهي بينهم لا يقتسموها الايوم حصادها فتوخذ الزكاة من جملتها ، والا بان كانت الساقية لجماعة مشتركين فيها ولكن لكل واحد منهم سايق لنفسه ببهايمه وخدامه ومتفرقة خدمة الجميع وكل منهم ينتج لنفسه فتؤخذ زكاة كل واحد منهم وحده اذا بلغ النصاب الشرعي والا فلا»(١) ومن العاملين في دنقلا نحصل على بيانات فريدة في اسلوب التحصيل: يقول الخليفة في خطاب الى عبدالرحمن النجومي: « ان جوابكم الذاكرين فيه كيفية معاملة الاحباب الذين كانوا سابقا بدنقله مع اهالى البلد من اخذ حقوق الله بموجب الشهلاثة حيضان وقياس بلقى الساقية عليها واستحسانكم لذلك نظرا لراحة اهالي الزراعة الى آخر ما به وصل وفهم والحال ياحبيبنا مادام ان معكم نائب شرعى وهو الحبيب عثمان عبدالمطلب فينبغى ان تعرضوا امر ذلك عليه وما يكون موافق الحق وتتفقوا عليه معه اجروا العمل بمقتضاه »(٢)٠ ثم يعالج نفس الامر في خطاب آخــر ويقول : « ان جوابكم المورخ ١٣ رجب الذاكرين فيه كيفية سواقى دنقلا وان لايمكن حصادها مرة واحدة بل ( تنباعد ) في الحصاد ولاحتياج اهلها فكلما بدا صلاح شيء يحصدوه ويتقوتون به ولو امروا بحفظ الذرة يبدو صلاحــه لحين استنكمال المتاخر ومنعروا عن تعاطيه لاجل معرفة نصاب الزكاة منه يحصل عليهم ضرر شديد في ذلك ولايطيقوه ولهذه المناسبة قد عاملوهم الاختوان قبلكم وهم الحبيب محمد الخبر عبدالله خوجلي وجماعته بوجه معلوم وذلك ألعدم التضييق عليهم على حسب رضاهم وهو انه كلما استسوى طيب شيء من سواقيهم تركوهم يحصدوه ويتصرفون فيه الى ان يبقى آخسر

<sup>(</sup>١) المرشد راقسم ٣٠٢ .

<sup>(</sup>۲) صادر رقم ۱۳ ص ۱۶۷ ۰

انساقية فبعد ذلك يأخذون منها ثلاثة حيضان احدهما اعلى والثانى وسط والثالث دون فيدرسوها ويعرفون مقدار محصولها وينسبوه لجميع حيضان الساقية المزروعة يعملون حبالها وياخذون منها حق الله تعالى على مقتضى ذلك ووجدتم اهل البلد راضين بذلك وكذلك عقبوه الاحباب مصطفى جباره ومن معه وعاملوهم بذلك وتعرفوا ان الحبيب محمد عبدالحكم بعد وصوله بطرفكم اخبركم بطلبنا لايضاح ما كان عليه العمل فيها مدة الحبيب محمد الخير وعلى ذلك حرتم هذا الى آخر ما به وصل بطرفنا وفهمناه والحال ياحبيبنا مادام ان الامر كما ذكرتم وهذا الكيفية فيها راحة المسلمين وعدم تصييق عليهم فليكن اجراء العمل على حسب ما هو جارى الآن من اخذ حقوق الله تعالى على حسب الثلاثة حيضان والسلام »(١) •

ويعرض علينا يونس الدكيم وجها آخر فيقول : انه بحالة ما كنا بدنقلا بالمدة الابتداية كنا لم ناخذ من عموم الاهالي شيئا عن مزارعهم ماعدا صنف العيش والسلفية التي كان مجريها قبلنا مع الاهالي النجـومي فقط • والآن وجدنا كافة المزارع واصناف الحبوب جرى حصرها بجميع الجهات وتقــرر عليها شيء معلوم لبيت المال وصار رصده بالدفاتر وتعين من طـرف المكـرم محمد خالد المناديب اللازمة لتحصيله من كل خط من واقع ما في الدفاتر . وتلك الاصناف منها ما يتحصل بذاته ومنها ما تقرر عليه نقــود نظير قيمته ٠ فاما ما هو مقتضى تحصيله بذاته فكالعيش والقمح والشعير والفول المصرى والوريق والترمس وعيش الريف والدخن وما يتحصل ثمنـــه بدلا عن ذاته كاللوبيا والقشوش باصنافها قشوش لوبيا وقمح وعيش وشعير ودخن وفول وترمس وهكذا الى آخر اصناف الحبوب فهذه مجعول مع الاهالى نقود نظيرها تتحصل منهم مع اصناف الحبوب بمعنى انه لو كان على احد من الاهالي اردب واحد لبيت المال في حق الله يتحصل من الشخص المذكور ريال واحد واربعة غروش قيمة القش ففي كل اردب مقتضى تحصيله لحق الله تعالى اربعة وعشرون غرش وهلم جسرا وكلما زاد عن ذلك فسنحاسبه وكل هـــذه الحبوب والنقسود لم يسبق منا في مدتنا الابتدائية ربطها على الاهالي

<sup>(</sup>۱) صادر رقم ۱۳ ص ۲۵۷ .

ولا تحصيلها من احد منهم وحيث اننا قد وجدناها بالدفاتر وسبق تحصيلها من عموم الاهالي عند محمد خالد وسيادتكم امرتونا باجرى ما كان عليه المذكور فلا نرى بدا من اتباع الاجراء بموجبها (١) ٠

ومن بربر يقول النور ابراهيم: « العادة الجارية من قديم بهذه الجهة يؤخذ من كل ساقية حيضان معلومة نظير زكاة المزارع »(٢) •

<sup>(</sup>۱) مهدية ١/٢٣/٢٣ .

<sup>(</sup>٢) مهدية ١/١٩/١ .

# نزاعان بين بيت المال وآخرين

نسوق هذين النزاعين على سبيل المثال حتى تظهر صورة النزاع بين الدولة والافراد اذا ما كان النزاع بعيدا عن الصراع السياسى • لقد وقع النزاع الاول فى اقليم بربر بين بيت المال وبين أهل المنطقة وهم الذين يشير اليهم الخليفة فى هذا الخطاب بالقرارى • وقد أوضح الخليفة ان النظر فى الدعاوى قد أوقف بسبب حالة الجهاد حتى يتم فتح دنقلا وعرض ان يرجأ النظر فى الدعوى حتى نهاية الحرب والا فيقدم أهل المنطقة الى أم درمان لينظر فى قضيتهم • هذا عن النظر فى النزاع ، اما عن استغلال الارض فان الخليفة يرى الا تترك بورا ويشير بان تعطى للبدوى العريق ليزرعها ويدفع عنها نصيب التزرعة لمن تثبت له ملكية القطعة ، فاذا كانت لاهالى القرى تكون علاجرة «حسب الجارى بالبلد» اما اذا كانت لبيت المال فعليه مقدار لا يحدده الخليفة ويترك تقديره للعامل • ومعلوم من هذا ان العطاء للبدوى مؤقت للاستفادة حتى يقطع فى الامر وان الارض تسلم للاهالى اذا ثبتت لهم •

يقول الخليفة: « تقدم لنا من الحبيب احمد محمد شرفى فى خصوص طين معرف انه خاص بيت المال المسلمين اطلاعكم عليه كافى وحيث حبيبى ان امور مديرية بربر متوقفة لحد فتح دنقلا والآن اوان بسور ولا يصح فضول الاطيان بغير تخضير فينبغى منع المتعرضين لهذا الطين وتسليمه الى وكيل احمد شرفى ، البدوى العسريق ، ان كان بذاته او يتعسين له وكيل الإجل التخضير ، حتى ومن بعد فتح دنقلا والالتفات للقضايا ان ثبت الطين المذكور لبيت المال كان بها وليؤخذ ما خص بيت المال من المذكور وان ثبت الطين للقرارى فالمذكور يعطى لهم اجرة الطين حسب الجارى بالبلد مع اعطايهم الطين بالحدود والمقدار ويفادنا بذلك ، وان حضروا القرارى المذكورين هنا للنظر فى دعويهم فلا مانع ، ومن ما ثبت لواحد منهم تعطى الاجرة والطين لمن يستحقه كما سلف الذكر آنفا سدوى ان كان لبيت المال او القرارى المذكورين » (١) ،

<sup>(</sup>۱) صادر رقم ۲ ص ۲٦ .

أما النزاع الثانى فقد وقع فى بربر أيضا وكان أبطاله من الامراء المرموقين وهو بصدد ارض غنيمة وتمويل زراعتها ويقول الامير محمد عثمان ابوقرجه: -

« انه منذ وجودنا ببربر كنا زرعنا ارضية من اطيان بيت المال حتى تتجت وصلحت صار قيامنا من تلك الجهة وتركنا أحد اخواننا ليقوم بأمر حصادها والآن وردت لنا مكاتبة من المكرم محمد الزاكى عثمان علمنا منها دخول كافة عيش زراعتنا المذكورة بيت المال وبلغنا انه حصل تعريف للسيادة في شانها بغير الواقع على ان الاطيان من طين بيت المال والتواريب من بيت المال والخدما من رقيق غنايم والحال سيدى نعلم ان الاطيان هي حقيقة فيء وكان ظننا ولو كان بالجهة ندفع ما خص منها بيت المال والباقي فهو من نفسنا واما عن الخدما فانه عند حضورنا ببربر لم يكن معنا رقيق غنايم مطلقا ولم نجد فيها منه شيء و وان ذات توابعنا كانوا بتوكر وكنا في كل يسوم جارين نجد فيها منه شيء و وان ذات توابعنا كانوا بتوكر وكنا في كل يسوم جارين طرفنا حتى انتها » (۱) و

ومن واقع هذا الخطاب نقسول ان الارض التى زرعها محمد عشمان أبوقرجه من أراضى بيت المال وهو بذلك عليه حسق التزرعه ليدفعها لبيت المال وفى هذه النقطة يقول ابوقرجه انه كان يعتزم ان يدفع التزرعة لبيت المال الا انه سافر قبل ان يأتى أوان الحصاد: «والحال سيدى نعلم ان الاطيان هى حقيقة فىء وكان ظننا ولو كان بالجهة ندفع ما خص منها بيت المال » وهذه نقطة وجيهة لا نستطيع ان نطعن فيها حتى ولو لم يكن ابوقرجه صادقا فيها والنقطة الثانية هى طريقة تمويل الزراعة ولقد اتهم محمد الزاكى عثمان عامل الخليفة ببربر اباقرجه بانه استغل امكانيات بيت المال من بذور ورقيق ولذلك استولى على المحصول كله واضافه لبيت المال وقد استأخر عمالا ليقوموا بهذا العمل واستشهد بأنه « عند حضورنا ببربر لم يكن رقيق غنايم مطلقا ولم نجد فيها منه شىء » ويبدو من عدد العمال الذين ذكر انه استأجرهم ان قطعة فيها منه شىء » ويبدو من عدد العمال الذين ذكر انه استأجرهم ان قطعة الارض كانت كبيرة و ويلاحظ انه لم يذكر شيئا عن التواريب و

<sup>(</sup>١) مهدية ١٤١/٧/١ .

ويفيدنا مساعد قيدوم عن واقعة اخرى لنفس العامل: « ان مزارع المكرم محمد عثمان ابىقرجه قد صار حصادها فبلغت اربعة وخمسون اردب بعد اخسراج زكاته ستة ارادب وبالنسبة لتضرر الجهسادية صرفنا لهم منسه النصف، والنصف اعطينهاه لسراريه لمونتهم لما أن هـذا الزرع كـأن حرثه وخدمته بواسطة الجهادية فلذا قد رفعت هذا الامر لوليه »(١) • ويبدو من ذلك ان مساعد قد اخذ عن المحصول العشر وبذلك اعتبر الارض وكاتها ملك لابي قرجـه • ثم انه تصرف فاعطى النصـف لسراريه واعطى النصف الآخر للجهادية ، وليس من حجة لذلك الا تضرر الجهادية • وهذا في نظري نوع من المكايدة اذ أن الخصومة بين ابي قرجه وبين مساعد كانت شـــديدة وقد قصد مساعد ان يمنع خصمه من الاستفادة من محصوله ٠

#### الارض المجاورة وحق الارتفاق

لقد وردت فتوى عن الارتفاق ولاهمية هذه النقطة ننقل نص السؤال ونص الفتوى عليه (٢) ٠

تساءل أحد نواب المهدى ويدعى عبد الله المحجوب بن احمد: « رجل له بقعتين ارض ووسطها شخص مجاور لهما ورب البقعتين ضرب ساقيه على احد بقعتيه وأراد أن يجرى الماء بالجدول على ارض مجاوره • فهل له ان يمر بالجدول المذكور على ارض مجاوره بدون رضاه لحقه ضرر جاره وكبير ضرره اذا منتع ام لا » •

وقد رد عليه احمد على قاضى الاسلام ، وكان ذلك بعد وفاة المهدى على الأرجح ، بالتالي : « صاحب البقعتين الذين بينهما ارض شخص آخر وضرب له ساقية على احد بقعتيه واراد توصيل الماء بالجدول الى آخره فله أن يجريه على بقعة جاره نظرا لارتكاب أخف الضررين ولو تأذي جاره بذلك فليس له ان يسعه » •

<sup>(</sup>۱) مهدیة ۲۰/۳/۱ . (۲) مخطوط توشکی ص ۱۲۹ .

وهذا أمر شغل الامراء وعمال المناطق نظرا الى كثرة القضايا واختلاف أوجه الدعاوي • والنقطة الرئيسية فيه ان للحايز الــذي يبقى على الارض سبع سنوات أو أكثر حق امتلاكها وليس لمالكها الاول ان يطالب بها • ومــن هذه القاعدة تأتى عدة اسئلة فرعية ، ولعــل اولها واهمها هو وجــود المالك أو غيابه ، فاذا كان مقيما في البلدة تقيد بهذا الامد ولايحق له ان يطلب بملكه السابق اذا فاقت حيازة الحايز سبع سنوات • اما اذا كان غائبا فمن حقه ان ينظر في دعواه • ثم ماذا يكون الامر اذا كان غائبا ثم حضر ثم غاب ليطالب بالارض • لقد أفتى احمد على بعد وفاة المهدى بان ذلك يعتمد على طبيعة عودته واقامته في بلده ، فاذا كانت الاقامة توطنا ارتبط بالامر وتقيه به اما اذا كانت الاقامة لفترة قصيرة ولم تكن بغرض التوطن فله حــق المطالبة وقضية أخرى تتصل بالحايز وهى المسألة التالية التى طلب عبدالله المحجوب الافتاء فيها: اذا لم تكن حيازة الحايز مستمرة بحيث انقطعت لفترة بسبب تخليه عن الارض • وقد أجاب أحمد على بأن ذلك لايقبل اذ يشترط ان تكون الحيازة مستمرة على مدى الامد المقرر لان الحكمة من الامد هي التوطن والاستقرار • وقد تساءل عبد الله المحجوب نفسه عن موضع الامسد بالنسبة لدعاوى المبيرات في الارض وغير الارض فأجاب أحمد على بأن الدعاوي لاتقبل فيها بعد أمد الحيازة • (١)

#### الشنعة

وهى حق الجار فى تملك الارض أو العقار المقصود بيعه جيرا على مشتريه بدفع الثمن الذى قام عليه العقد • وقد تساءل عبدالله المحجوب عن صاحب الحق فى الشفعة على الارض والدور: هل هو الشريك فقط أم هو للشريك والجار معا • وقد أجاب أحمد على عن ذلك بان الشهعة للشريك فقط •

<sup>(</sup>۱) مخطوط توشكي ص ۱۲۹ ٠

لقد صحبنا المهدى والخليفة واعوانهما هذه الصحبة الطويلة ورأيناهم ينظرون الى الارض بأوجهها المختلفة كالملكية وأبعادها والحيازة والشفعة والارتفاق وحق الاستغلال من قبل الافراد ومن قبل الدولة ومشاكل الحدود وأسلوب الادارة وما الى ذلك ، ولعلنا نلاحظ فى هذه الصحبة انها لم تكن دائمة ، وهذا يعزى الى أن الوثائق الخاصة بالارض قليلة وما وجد منها لم يجمع وينظم ويدرس بحيث يفيد بحثا منضبطا لادارة الارض ، ولكننا على أى حال نرى أن المواقف التى شاهدناها تكفى لاعطاء فكرة عن نظام الارض فى المهدية ونظرة الانصار اليها وعلينا ان نترك لمن يأتى بعدنا استقصاء كل الوثائق المتاحة \_ وبالاخص وثائق ادارات بيت المال \_ واكمال ما وقفنا دونه ،

ولعلنا نلاحظ أيضا مبلغ اهتمام المهدى وأعدوانه بمسألة الارض ومشاكلها واحكامها ، وهو اهتمام ينبع تلقائيا بحكم ان الارض تقع ضمن اهتمامات المهدى الكبيرة مثلها فى ذلك مشل اقامة العدل ومنع الموبقات واقامة الشعائر وكل ما يؤدى الى مجتمع المآخاة الدينية ، واهتمام يأتى بحكم العمل والاشراف على مصالح الخلق وحقوقهم وتنظيمها وحفظها •

ویمکننا ان نقسم اتجاهات المهدی وأعوانه فی ذلك الی ثلاثة مناح، منحی اداری ومنحی قضائی ومنحی تشریعی: ــ

# المنحى الاداري

وهو الجانب الادارى الذى يخص دخل الدولة من الارض و والارض هنا نوعان ، نوع يفرض على انتاجه سنويا أو موسميا ضريبة فى الحبوب تسمى الزكاة وواجبات عينية كالقش ، وهذا هو الملك الخاص ، والثانى أرض الغنيمة والفيء ، وهى ملك الدولة وتؤجر لمزارعين مقابل نصيب يتصاعد أو ينخفض تبعا لخصوبة الارض وظروف الاقليم و ويحصل بيت المال منه على نصيب أكبر مما يحصل عليه من الملك الحر لان الضريبة عليها تتفاوت من الربع الى نصف المحصول ومن هذا النوع ما يعطى بغير ضريبة اذا كان المنتفع منقطعا للجهاد كالجهادية أو أهلا للتكريم من الاعيان و العيان و المنافقة و أهلا للتكريم من الاعيان و المنافقة و أهلا للتكريم من الاعيان و المنافقة و

وهنا نلاحظ تداخل امور ثلاثة: أولا العامل الاسلامي وهو الذي بحدد طبيعة الارض وما يعود منها ويحدد الانصبة المفروضة ، ثانيا العامل المحلى وهمو في التفاصيل الصغيرة نحو كيفية تقدير محصول الساقية ، والعامل المأخوذ من النظام التركي فيما يختص بهيكل الادارة كاقلام الادارة ونظام ضبط الاملاك الخاصة واملاك الدولة •

# المنحى القضسائي: --

أما المنحى القضائى فهو ينظم طريقة التقاضى والنظر فى المظالم والجوانب التى يستند عليها القضاة فى اصدار الحكم ، وقد صدر ما يخص هذا الجانب فى شكل توجيهات من المهدى والخليفة الى العاملين فى القضاء والادارة أو فى شكل فتاو .

# المنحي النشريعي: \_

لم يكن من غرضنا هنا الكلام عن التشريع بحد ذاته أى الصياغة والضوابط الفنية التى تلازمه مما يدخل فى باب الدراسات القانونية وانسا نقصد الاهداف الانسانية التى يصدر من اجلها التشريع ، وتنظيم حقوق الخلق وواجباتهم والتنسيق بين رغباتهم وموازنتها بميزان العدل ، ومن هنا كان الاهتمام بالحيازة والملكية والرهن ومدى ما يعود منهما من فائدة والى من تعود ،

وينبغى ان تنذكر دائما ان المهدى يعمل فى اطار الاسلام وانه مقيد فى تشريعاته بالنظم الاسلامية ، وانما يأتى تصرفه فى حدود فهمه الوجدانى لهذه النظم ازاء مشاكل مجتمعه ومتطلباته ويحاول ان يسير بهذه النظم الى تقييد حقوق القوى ليعطى المجال للمعدم ويمنع استغلاله ، وقد ظهر اثر هذا المنحى فى ثلاثة امور:

# (۱) الرهسن

للرهن وجهان ، أحدهما أن يرهن زيد شيئا لعمرو بشرط أن ينتفع عمرو بما يغله هذا الشيء حتى يوفى زيد ما اقرضه اياه • فملكية الشيء لزيد ولكن الانتفاع مشروط لعمرو حتى يرد زيد ما عليه • وعلى ذلك فان عمرو يسترد ما أقرضه لزيد ويستفيد فوق ذلك بما يغله الشيء حتى يخلص مما أقرض و والوجه الثانى ان يحتفظ زيد بالشيء الذي رهنه ويستفيد منه ولكن بشرط ألا يتصرف في وضعه بالبيع أو خلافه و والمهدى لا يتعرض للوجله الثانى ويبدو من موقفه ازاء الوجه الاول انه لا يعارضه ولا يستعله الوجه الاول فانه يجيز لعبرو ان يحتفظ بالشيء تحت مباشرته وان يستغله ولكنه يشترط عليه أن يحسب ما يغله الشيء من اصل المال الذي أقرض وقد جعل لتطبيق هذا الشرط حدا هو تاريخ بداية احكام المهدية في الاقليم الذي حصلت فيه واقعة الرهن و فما سبق اخذه من الغلة في التركية لايحسب من أصل المال ويصرف النظر عنه ، وأما ما غله الشيء المرهون بعد بداية الاحكام فيخصم من أصل الدين و

لقد طبقت هذه القاعدة ازاء رهونات الارض وغيرها ، وكان الهدف منها هو الحد من استغلال الجانب الضعيف في عملية الرهن بحيث لا يدفع أكثر مما اقترض فعلا وحماية الراهن بحيث يحتفظ ما اذا شاء ما بالضمان حتى يسترد ماله ٠

# (٢) الحيازة

والحيازة نوعان ، حيازة مؤقتة دون قيد على حق الملكية ، اذ يستولى شخص على ارض آخر حتى يسترد المال أو بنصيب من الانتاج مقابل الفلاحة أو انتقلت اليه الارض بالشراء بعد هروب صاحبها نتيجة لعسف الترك او نتيجة ظلم مباشر ، هذا النوع من الحيازة لا يؤثر على الملكية ويمكن لصاحب الملك أن يسترد أرضه مباشرة اذا كانت خالية من مانع أو بعد استيفاء الموانع اذا كان منها شيء ، فالارض التي اعطيت للفلاحة يمكن استردادها مطلقا ، والارض التي بيعت بظلم الترك ترد بعد دفع المال الذي دفعه الحايز ، اماالنوع الشاني فهو الحيازة التي تؤدى الى انتقال الملكية نهائيا من المالك الاول الى الحايز وانما يكون ذلك اذا استقر الحايز على الارض لفترة حددها المهدى وصار عليها قوام حياته ،

ان الهدف من هذا الاتجاه هو المحافظة على الملكية بحيث لا يذهب بها الجور أو يؤثر فيها التحايل ثم اعطاء الحق للحايز في ان يمتلك الارض

التي حازها • ويشترط في ذلك شرطان : الا يكون الحايز طرفا في الجسور الذي وقع على المالك الاول وانما قام بشرائها بماله بعد ان أسقط الترك حق الاول لسبب من الاسباب ، وان يكون قد استوطن عليها لامد وصار يعتمد عليها في معيشته •

# الكيسة

تقوم فكرة الملكية عند المهدى على عدة أوجه و أولها الملكية الالهيسة للارض و فلارض شه تعالى يورثها من يشاء من عباده و وملكيتها الازلية شه سبحانه و مثلها في ذلك مشل كل شيء يمتلكه الانسان و فهى في الحقيقة وديعة عنده و الثانى نابع من الوجه الاول وهبو يجعل الامام او خليفة المسلمين و في هذه الحالة الامام المهدى والخليفة عبدالله من بعده و صاحب التصرف في الارض و تملكها باعتبار أن الامام او الخليفة هو ممثل السلطة الاسلامية وخليفته في خلقه و وحيث ان الامام أو الخليفة هو رأس الجماعة الاسلامية وممثلها فان الوجبه الثاني يعنى عمليها ملكية الجماعة الاسلامية وليدخل في ذلك جميع القفار وكل أرض لا تثبت ملكيتها لاحد وكهل الغابات وأراضي الفيء والغنيمة و أما الوجه الاخير فهو الملك الخاص وهو مصان ويحق لصاحب الملك ان يتصرف في أرضه على أن يدفع من اتناجها الزكاة ويمكن ان تنتهي هذه الفكرة في نقطتين : ملكية عامة لله وعباده وملكية مباشرة تحدد الجهة أو الفرد او المجموعة التي تباشر استغلال الارض وتنتهم بانتاجهها و

واذا نظرنا الى سياسة المهدى ازاء الارض على ضوء هذه الفكرة فسنجد أنه وسع باب الوجه الثالث أى ملكية الدولة للاراضى وترك لبيت المال ادارة شئونها وسنجد ايضا انه ركز أهدافه الاصلاحية فى الوجه الرابع أى فى الملكية الخاصة وان الملكية الخاصة تقدوم على وجهين عين الملكية وحق التصرف وبما ان عين الملكية مصانة فى الاسلام فانه لا يمسها بل يعترف بها ويسلم بأمرها ، وانما يمضى فى اصلاحه على أسس التقييد فى حق التصرف وموازنته على أساس درجات المالكين للارض ، فاذا كان المالك

يملك أراضى واسعة سمح له بان يزرع قدر استطاعته على ان يعطى ما يبقى لمن يريد دون أن يطلب ايجارا ، اما اذا كان المالك ضعيفا كأن يكون أرمسلة أو يتيما فيجوز له أن يأخذ نصيبا من الانتاج مقابل حق الملك ، وحتى هدذا التقييد لا يقطع فيه المهدى بصفة نهائية بان يمنع الايجار كلية وانما يترك ذلك لوجدان الفرد: « فمن كان له طين فليزرع فيه ما استطاع زرعه واذا عجر أو لا احتاج اليه لا يأخذ فيه دقندى لان المومنين كالجسد الواحد ومايساوى به اخاه المومن يكن له في ميزانه دايما بدرجات علا عند الله وليست المسابقة من المومنين الا فيما يبقى وان كل مومن ملكه من الطين له ولكن من باب احراز نصيب الآخرة فما لا يحتاج اليه يعطيه لاخيه المومن المحتاج وما عجز عنه وأراد به الآخرة خير له من نفع دقندى يفنى عن قريب »(١) ،

اذن هذا التقييد امر لا قطع فيه قانونيا وانما هو فضيلة ، وقد حق للمهدى ان يأخف هذا السبيل لانه حاكم مشرع وداعية في نفس الوقت ، يدعو الى الفضيلة والسمو الاخلاقي بقدر ما يضع الاحكام والقواعد والنظم ونحن ان نظرنا الى تطور الفكرة سنجد انه كان في اول مره يميل الى الفاء الملكية او الحد منها ثم بدأ يشترط الشروط التي تحد من مدى الملكية وهذا مرده أمران: انه تتيجة طبيعية لامتداد ادارة المهدية الى المناطق النيلية التي تختلف ظروف الملكية والملاك فيها ومضامينها السياسية والاجتماعية عن المناطق المطرية في كردفان التي شرع لها في أول الامر و وثانيهما انه يسير على خط عملي يجعل « لكل حال وبلد وزمان ما يليق به » وقد أشار المهدى الى ذلك في خطابه الى محمد الخير: « واما المنشور الذي اخرجناه من اجل أطيان الصعيد ( يقصد المناطق المطرية ) هو بالنظر لكون الاطيان متسعة والعباد محتاجون الى ما ينفعهم عند الله ، ولذلك أمرناهم مما يحوزون به ملك الابد ، وهاهي المنشورة المكتوبة الى أهل الصعيد واصلة ، فما وافق به ملك الابد ، وهاهي المنطق العمل عليها فاجرها عليهم ، وما لم يوافق ذلك من ضيق حاله وعدم تاهله لذلك بما يراه فأجر فيه ما ذكرنا سابقا ، ولكل حال ضيق حاله وعدم تاهله لذلك بما يراه فأجر فيه ما ذكرنا سابقا ، ولكل حال

<sup>(</sup>١) انظر اعسلاه .

وبلد وزمان ما يليق به »(١)٠ ثم اشار الى تباين الاحكام حسب اختـــلاف الظروف فقال : « فلكل وقت ومقام حال ولكل زمان واوان رجال » (٢) ٠

كذلك يلاحظ ان المهدى كان مسع مضى الوقت يميل اكثر فاكثر الى النظرة العملية الواقعية للامور بعد ان كانت تسسيطر عليه الافكار المثالية الرفيعة التي يحلم المصلحون بها قبل ان يمارسوا سلطاتهم على الطبيعة ، ومن هنا فان المرء يجد في اوائل عهده كلاما عن العدل المطلق كما يجد حثا على أن يقوم المالك باعطاء ارضه لمن يحتاج دون منفعة تعود عليه الا المنزلة السامية وما تمليه روح التآخى والمساواة بين المؤمنين ، ثم يجد في انفترات التالية القواعد التي يضعها للفصل بين مصالح العباد والتي يراعى فيها الحقوق وقوانين الحياة ،

وفضلا عن هذا وذاك فان سياسة الملكية العامة التى اشار اليها المهدى فى اوائل عهده لم تكن ذات صبغة سياسية تنحو نحو توزيع الثروة اوتوزيع الملكيات من الارض على المعدمين او لمحاربة طبقة معينة من طبقات الامة وليست هناك سوابق عالمية أو محلية يمكن ان يقتبسها المهدى ، ذلك لان الملكية كانت مصانة فى عهود الاسلام كما كانت مصانة فى عهد الفونج ، وقد كان اغتصاب الاراضى من ملاكها فى العهد التركى فى المديريات الشمالية بسبب الضرائب \_ أو غيرها \_ من الاسباب التى خلقت جوا من الضيق فى النفوس ، وقد كان المهدى نفسه من ابناء المنطقة التى تأثرت بهذا الوضع والخطة التى يهدف اليها المهدى ليست توزيع الارض لتقريب الطبقات المعدمين فرص الزراعة فى أراضى الآخرين دون استغلالهم ثم منع اصحاب للمعدمين فرص الزراعة فى أراضى الآخرين دون استغلالهم ثم منع اصحاب الاملاك الواسعة من استغلال الآخرين من اجل الثراء و وهو يهتم اهتماما بالغا باستقرار الملكيات الخاصة بالمدية الشمالية بصرف النظر عن أساس هذه الملكيات لان استقرار الملكية مرتبط بالاستقرار الاجتماعى والاقتصادى والاقتصادى

<sup>(</sup>١) الاحكام ص ٢٤ .

<sup>(</sup>٢) كتاب الاحكام ص ١٠١٠

وحركة الانتاج ولذلك وضع قيودا على اعادة الارض المغتصبة الى ملاكها الاوائل كما اقر كل الملاك في دنقلا على اراضيهم بالرغم من انه اعتبر المنطقة كلها ــ من الناحية النظرية ــ في نطاق الفيء •

ومن ذلك الاهتمام بالزراعة والمنشورات الصادرة من الخليفة بهذا الامر الى الخصوص حتى لا تترك الاراضى بورا ، وقد ذهب الخليفة بهذا الامر الى حد انه امر عماله بالا يستنفروا كل اهالى دنقلا بل عليهم ان يتركوا بعضه للزراعة كذلك أمر محمد الخير بان يترك اهالى دنقلا للالتفات الى مزروعاتهم (١) كما سبق القول ، ومنه ايضا تشديد الخليفة على الذين يجمعون زكوات العيوش بعدم التضييق على الاهالى وحرصه على الا يؤخذ من الناس الا النصيب المحدد ،

۱۱) صادر ۲ ص ۱۵.

## المراجسيغ

#### أ \_ عـــامة :

نعوم شقير : جغرافية وتاريخ السودان طبعة دار الثقافة بيروت ١٩٦٧.

الدكتور محمد ابراهيم أبوسليم: الفونج والارض ـ وثائق تمليك ـ الخرطوم أغسطس ١٩٦٧ .

الدكتور محمد ابراهيم ابوسليم: الارض في المهدية ــ الفصل الثاني عشر من الجزء الاول من رسالة للدكتوراه ــ افسطس ١٩٦٦ .

الدكتور محمد ابراهيم ابوسليم: مدينة الخسرطوم في التاريخ مجلة الخرطوم عدد مارس ١٩٦٧ .

الدكتور محمد ابراهيم ابوسليم: المرشد الى وئائق المهدى مارس١٩٦٩.

على الخفيف : الملكية في الشريعة الاسلامية مع المقارنة بالشرائع الوضعية ـ القاهرة ١٩٦٧ .

احمد عطية الله : القاموس الاستلامي ، المجلد الاول ، القاهرة ١٩٦٣ .

الدكتور عبد المنعم ماجد : تاريخ الحضارة الاسلامية في العصور الوسطى القاهرة ١٩٦٣ .

محمد الطاهر المجذوب : الفيوضات الوهبية (ومشار اليها بمخطوط باريس) ج ٣ بعدار الوثائق الفرنسية الوطنية .

كتاب الاحكام ( الجزء الثالث من الاجسزاء المطبوعة من المنشورات ) بدار الوثائق المركزية . هنرى رياض : أضواء عسلى الملكية الزراعية في السودان مخطوط توشكي ( النجومي ) دار الوثائق المركزية .

كتاب المنشورات: ( وهو الجزء الاول من طبعة الحجر ) ج١ ص١٩٦/١٩٠٠

#### ب ـ مسسن المهسسيني :

# الرشد الى وثائق المهدى :

انظر فيه ابواب: الزكاة ، العشور ، التأميم ، الارض ، بيت المال ، الفيء ، الغنيمة ، الجنائن .

الوثائق التالية في المرشد أيضا:

رقم ۹۲ من المهدى الى كافة من هو مقيم بحلالات جبال زغباوة وجميع من بتلك الجهات من كبابيش ومرامرة وأولاد مرج وفراحنه ونوبه وخلافهم في ۲۵ جماد أول ۳/۱۳۰۰ ابريل سنة ۱۸۸۳ .

رقم ٩٣ من المهدى الى كافة احبابه فى الله المؤمنين بالله ورسوله فى ٢٥ جماد اول سنة ٣/١٣٠٠ أبسريل سنة ١٨٨٣ .

رقم ٢٢٥ من المهدى الىء عبد الصمد شرفى فى ٢٢ وبيع آخر سنة ١٨٨٤ .

رقسم ۲۳۸ مسن المهدى الى محمسة خالد زقسل فى ٣ جمساد أول سنة ٢٣٨٠ .

رقسم ٣٠٢ مسن المهدى الى أحسد العمسلاء بالجسزيرة فى رجب سسنة ٢٦ مايو ١٨٨٤ .

رقسم ٣٢٠ من المهدى الى اصحابه كسافة فى ١٤، ٢٥ شعبان ١٨٠٠ من المهدى الما/٩٠ - ٢٠ يونيو سنة ١٨٨٤ .

رقم ٣٢٦ من المهدى الى حبيب الله موسى ومن حبيب الله موسى الى المهدى المهدى في ٢٤ شعبان سنة ١٩/١٣٠١ . يونيو سنة ١٨٨٤ .

رقم ٣٧٣ من محمد الخيرعبد الله خوجلى الى المهدى في غاية رمضان سنة ٢٤/١٣٠١ يوليو سنة ١٨٨٤ .

رقم ٣٧٣ من المهدى الى محمد الخير عبد الله خوجلي في ١٦ القعدة سنة ١٨٨٤ .

رقسم ٣٧٤ مسن المهدى الى محمد الخير عبد الله خوجلى بعد ١٦ القعدة سنة ١٨٨٤ .

رقم ١٩٩ من المهدى الى محمد الخير عبد الله خوجلى في ١ محسرم ٢١/١٣٠٢ أكتوبر سنة ١٨٨٤ .

رقهم ٢٥٤ من المهدى الى الجعليين بالقضارف عمالة عبد الله احمد أبوسن في ٢٥ صغر سنة ١٣٠٢/١٣٠٢ ديسمبر سنة ١٨٨٤ .

رقم ٥٨ من المهدى الى عملائه وانصاره بالكاملين في ٢ ربيع أول سنة ١٨٨٤ ديسمبر سنة ١٨٨٤ .

رقم ٧٧} من المهدى الى الداخلين الخرطوم والموجودين فيها في ١٠ ربيع أول سنة ٢٨/١٣٠٢ ديسمبر سنة ١٨٨٤ .

رقم ٥٣٩ من المهدى الى احمد محمد حاج شرفى بعد ٩ ربيع ثانى . ١٨٨٥ سنة ١٨٨٥/بعد ٢٧ يناير سنة ١٨٨٥

رقسم ٢٦٥ مسن المهدى الى الخارجين مسن الققرة (الخرطوم) بعد ٩ ربيع ثانى سنة ١٣٠٢/ بعد ٢٧ يناير سنة ١٨٨٥ .

رقم ۲۰۹ من المهدى الى محمود عيسى زايد في ٦٦ جمساد آخس سنة ١٨٨٠ مارس سنة ١٨٨٥ .

رقسم ٦١٩ من المهدى الى كافة احبابه عملا ونقبا وانصار خصوصا القضاة في ٤ جماد آخر سنة ٢٣/١٣٠٢ مارس سنة ١٨٨٥ .

رقم ٦٢٨ من المهدى الى كافة الاتباع والانصار والاعوان في ٩ جماد . ١٨٨٥ مارس سنة ١٨٨٥ .

رقسم ٦٣١ مسن المهدى الى ـــــــ بعد ٩ جماد آخر سنة ١٣٠٢/ بعد ٢٧ مارس سنة ١٨٨٥ .

رقم ۱۳۲ من المهدى الى عملايه واعوانه انصار الدين فى ١٠ جماد آخر ، ١ رجب سنة ٢٨/١٣٠٢ منارس ، ١٠ ابريل سنة ١٨٨٥ .

رقسم ٧٣٦ مسن المهدى الى محمد الخير عبد الله خوجلى في ١٨ شعبان سنة ١٨٨٠ .

رقم ٩١١ من المهدى الى كافة الاحباب في الله (بدون تاريخ) .

# ج \_ سجلات الصادر: قسم المهدية بدار الوثائق المركزية .

#### مسادر رقسم ۱۰

صفحة ٣ ـ أنظر المرشد رقم ٥٨ .

صفحة ١٣ ـ أنظر المرشد رقم ٦١٩ .

#### صسادر رقسم ۲۰

صفحة ١٥ من الخليفة الى محمد الخير عبد الله خوجلي في ١١ رمضان سنة ٢٥/١٣٠٢ يونيو سنة ١٨٨٥ .

صفحة ٢٥ من الخليفة الى أولاد محمود عيسى زايد في } شهوال سنة ١٨٨٠ وليو سنة ١٨٨٥ .

صفحة ٢٥ من الخليفة الى أهالى القضارف والجازيرة والمسلمين والحلاوين فى ٢ شوال سنة ١٦/١٣٠٢ ، وليو سنة ١٨٨٥ .

صفحة ٢٦ من الخليفة الى عنى سسعد في ٤ شوال سنة ١٨/١٣٠٢ من الخليفة الى عنى سسعد في ٤ شوال سنة ١٨٨٥ م

صفحة ١١٦ من الخليفة الى أهالى الحلفاية فى ٢١ القعدة سنة ١٣٠٢/٢

صفحة ١١٨ من الخليفة الى على مريمى في ٢ محسرم ١١/١٣٠٣ أكتوبر سنة ١٨٨٥ .

#### صادر رقـم ۷ ۰

صفحة } من الخليفة الى العبياس العبيد بدر فى ٧ محرم سنة ١٨٨٥ التوبر سنة ١٨٨٥ .

صفحة ٢٣ من الخليفة الى احمد محمد عبد الله خـوجلى فى ٢٤ رجب سنة ١٨٨٥ .

صفحة ٢٥ من الخليفة الى كافه الصدار الدين في ١٣ شعبان سنة ١٨٨٦ .

# صسادر رقسم ۹۰

صفحة ١٠٦ من الخليفة الى انصار الدين ببربر في ٣ ربيع اول سينة ١٨٨٥ .

#### صادر رقسم ۱۳۰

صفحة ١٦٧ من الخليفة الى عبد الرحمن النجومي في ١٥ ربيع آخر سنة ٢٦/١٣٠٤ .

صفحة ٢٥٧ من الخليفة الى عبد الرحمن النجـومى فى ٢٣ رجب سنة ١٨٨٧ .

## صادر رقسم ۱۶ ۰

صفحة ١٢ من الخليفة الى عثمان الدكيم في ١٧ محرم سنة ١٤/١٣٠٥ . أكتوبر سنة ١٨٨٧ .

صفحة ١٢ من الخليفة الى محمد ابو فاطمة في ١٧ محرم سنة ١٢٨٨ .

# د ـ و ثائق أصلية:

مهدية ٢/١٤/ أوراق قاضى الاسلام من الامين خوجلى الى قاضى الاسلام الحجاز احمد على ووكيل المحكمة سليمان الحجاز سينة ٢٨/١٣٠٧ سيتمبر ١٨٨٩/١٣٠٧ سيتمبر ١٨٩٠.

مهدية ٢/١ /٢٦٩ مـن مساعد قيدوم الى الخليفة في ١٨٩٣ مـن مساعد الماره الخليفة في ١٨٩٣ .

مهدیة ۲۷۹/۳۱/۱ مسن عثمان دقنه الی الخلیفة فی ۱۰ شعبان سنة ۸ مدیة ۱۸۹۳ .

مهدية ١/٥ /١٧٥ مستن مساعد قيدوم آلي الخليفة في غاية صفر سنة ١٨٩٠ أكتوبر سنة ١٨٩٠ .

مهدية ٧/١ /٢٤١ محمدعثمان ابو قرجه الى الخليفة فى ٢١ شوال سنة ١٨٩١ . سنة ٣٠/١٣٠٨ مايو سنة ١٨٩١ .

مهدية ٢٦٣/٢٣/١ يـونس الدكيم الى الخليفة فى غـاية شـوال سنة ٧/١٣٠٨ يونيو سنة ١٨٩١ .

مهدیة ۳/۱ /۲۰ مساعد قیدوم الی الخلیفة فی ۲۷ جمساد أول سنة ۲۵/۱۳۰۹ دیسمبر سنة ۱۸۹۱ .

مهدية ١/١٩/١ النورابراهيم الى الخليفة في ٩ الحجة سنة ١٨٨٧ .

مهدية ١/١٩/١ النسور ابراهيم الى الخليفة في ١٤ جماد آخر سنة ١٨٨٠ . ١٦/١٣٠٦ فبراير سنة ١٨٨٩ .

مهدیة ۲/۱۹/۱ النـور ابراهیم الی الخلیفـة فی القعــدة سـنة ۲/۱۳۰۶ یولیـو ـ ۲۰ اغسطس سـنة ۱۸۸۷ ۰

مهدية ١/١٩/١ النور ابراهيم الى الخليفة في ١٠ رمضان سنة ٨٨٤٠٠ ونيو ١٨٨٨ ٠

مهدیة ۱/۱۰/۲ احمدابو جدیری الی الخلیفة فی ۸ محرم سنة ۱۸۸۷ .

مهدیة ۲۲/۱۰/۲ مسن سید احمد محمد و آخرین من قنتی الی الخایفة فی ۲ جمساد اول سسنة ۲۱/۱۳۰۵ ینایر سنة ۱۸۸۸ .

مهدیة ۲/۱۰/۲۳۲ مسن ابراهیم السید و آخرین مسن قنتی الی الخلیفة فی ۱۲ جمساد اول سنة ۳۰/۱۳۰۵ . نابر سنة ۱۸۸۸ .

مهدية ٢/٥/١/٥ عبدالمولا صابون الى الخليفة في ٢١ صفر سنة ٧/١٣٠٥ .

مهدية ١/٢/٦٣/٢ عبد الدايم بدر الى يونس الدكيم في ١٨ الحجة سنة ١٨٩٣ اكتوبر سنة ١٨٩٣ .

مهدية ١/٥/٤٢/١ احمدعلى الى محمد خالد في ٢٠ صغر سنة ١٨٨٤ .

مهدیة / /۳۷ محمدخالد زقل الی الخلیفة فی ۱۸ ربیع اول سنة ۲۹/۱۳۱۳ .

مهدية / /١٨١ محمدخالد زقل الى الخليفة في ١٧ جماد أول سنة ١٨١٠ ، سنة ١٨٩٥ ،

- Wingate, F. R., Memo on the Egyptian Sudan 1895, C. R. O. CAIRINT 3/11/200/1.
- Holt, P. M., The Mahdist State in the Sudan 1881—1898.

  Oxford Press 1958.
- Thompson, C. F., The land law of the Sudan Cases and Materials, 1965.